

# مجلة الملحدين العرب

مجلة شهرية بجهود فردية تصدر في الثاني عشر من كل شهر

## ● الانفصام العقلي الإسلامي

د.عبد العزيز القناعي

## ● كيف نعرف الخطأ من الصواب؟

بسام البغدادي

## ● زريعة إبليس (قصة)

Hades Nostravinci

# في نقد ناقدِيِّ الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي

تهدف مجلة الملحدين العرب إلى نشر وتوثيق أفكار الملحدين العرب المتنوعة وبحرية كاملة، وهي مجلة رقمية غير ربحية، مبنية على جهود طوعية لا تتبع أي توجه سياسي. المعلومات والمواضيع المنشورة في المجلة تمثل آراء كاتبيها فقط، وهي مسؤوليتهم من الناحية الأدبية ومن ناحية حقوق النشر وحفظ الملكية الفكرية.

# كلمة تحرير المجلة

منذ أن انطلقت مجلة الملحدين العرب بإصدار أول أعدادها في الثاني عشر من ديسمبر 2012م ونحن في فريق تحرير وإنتاج هذه المجلة وجميع العاملين فيها وكتابها نعمل جاهدين على الدوام لتحقيق أمرين مهمين، الأول هو مصداقيةٌ وحياديةٌ عاليةٌ بقدر المستطاع بما معنا من إمكانيات. فقد عرفنا من تجربتنا الحية في شبكة الملحدين العرب أن للحقيقة والزاهدة قوةٌ ووزنٌ وأثرٌ في عقول وقلوب القراء من الأصدقاء بل والأعداء أيضاً، وأن الكلمة عندما تقال بشكل صحيح تحمل قيمتها ليس عبر العقول بل عبر السنوات وربما العقود أيضاً.

الأمر الثاني الذي كنا نفهمه ونعمل عليه دوماً هو تجديد دماء المشروع من خلال التغيير والتحول والترحيب بـمتطوعين جددٍ وتوجيه متطوعين آخرين قدامي آثت الظروف أن يتذكروا مع كمٍ كبيرٍ من مشاعر الصداقة والعرفان.

مشروعنا وإن كان صغيراً على الساحة العالمية إلا أنه ضروريٌ ومهمٌ على عدة أصعدةٍ وأهمها هو توثيق صوت الملحدين والمفكرين الأحرار العرب الذي تظافر كل القوى والصالح والآيديولوجيات لمحوه من الوجود، فكم من مفكرةٍ أو كاتبٍ أو صاحب صوتٍ وفكرةٍ أكله النسيان بعد أن قامت المؤسسة السائدة بسحقه وسحق ذكراه إلى الأبد. كم من راضٍ لحكم السلطان أو جرم الأغلبية قُلّع لسانه وفُقدت عينيه لإخافة باقي الشعب من رؤية الحقيقة والتعبير بالكلمة وقول لا «في وجه من قالوا نعم».

ما ترى يقول ذلك المكلوم المنسي إذا ما عرف أنه يُذكر اليوم كمطلبٍ للسلطان والشيخ والكنيسة وأنهم يتفاخرون به كأحد أبطالهم وخرجهم لا يزال ملطفاً بدمه.

لهذا السبب حفظ ونشر صوت الملحدين مهم. ومن الأهم أن نتكلم ونعبر وألا تنسى كلماتنا وأفكارنا، وأن نزرع هذه الأفكار في أرض الشبكة العنكبوتية التي لا تعرف النسيان. وإن كنا لن نرى ثمار عملنا اليوم (وزهور هذه الشجرة باتت على مرمى البصر) فأيناً نأنا في الغد وأيناً هم من بعدهم هم من سيجنون ثمار ما نقوم به في غدٍ أفضل.

وكما قال الأعرابي الكهل الذي سُئل لماذا تزرع النخل وأنت لن تعيش لتأكل ثمره في القصة الشعبية: «زرعوا فأكلنا. ونزرع فيأكلون»

يسعدني ويشرفني استلام مهام رئاسة تحرير المجلة ويسعدني أن أرحب بكل الزملاء والزميلات الجدد الذين انضموا لأسرة التحرير، ولا يسعنا إلا أن نشكر تلك الأصوات الخرساء والألسنة المقطوعة والأفكار المقموعة عبر التاريخ،

فريق التحرير  
المشارك في هذا العدد

رئيس التحرير  
الغراب الحكيم

أعضاء هيئة التحرير وبناء المجلة

John Silver

Gaia Athiest

أسامه البني (الوراق)

Alia'a Damascéne

غيث جابري

Abdu Alsafrani

Raghed Rustom

Johnny Adams

ليث رواندي

Rama Salih

Sami Jamal

Olga Loutfi

Osama al Abbas

إيهاب فؤاد

Yonan Martotte

Liza Paloulian

Saad Taher



ونقول لهم إننا نتذكّركم وإننا سنكمّل الطريق معًا

نحو مستقبلٍ منيرٍ.

الغراب الحكيم

## الفهرس

|    |                                                                                                  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2  | كلمة تحرير المجلة                                                                                |
| 3  | <b>الفهرس</b>                                                                                    |
| 4  | <b>الانفصام العقلي الإسلامي</b><br>د. عبد العزيز القناعي                                         |
| 10 | <b>كيف نعرف الخطأ من الصواب؟</b><br>بسام البغدادي                                                |
| 15 | <b>قراءة في كتاب: (داعش): حكاية مسخ الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب ج 2</b><br>د. جواد بشارة |
| 34 | <b>زريعة إبليس (قصة قصيرة)</b><br>Hades Nostravinci                                              |
| 40 | <b>في نقد ناقدى الحداثة</b><br>وما بعد العلمانيين والعالم العربي<br>د. ياسر ضحوي                 |
| 54 | <b>سيرة محمد بن آمنة</b><br>ترجمة عن منشورات شارلي إيبدو                                         |
| 64 | <b>كاريكاتور</b>                                                                                 |

# الانفصام العقلي الإسلامي



د عبد العزيز القناعي



وهو الأفكار والمعتقدات والخواطر الموجودة في الذهن وليس لها أساسٌ واقعي، ويصر الشخص عليها بيقينٍ ثابت.

أي أنه يقاوم النقد الموجه له ولأفكاره ويعتبره كفراً بالدين.

وكثيراً ما تنتج هذه الظاهرة تصرفاتٍ متناقضةً تؤدي وبالتالي إلى واقعٍ غارقٍ بالنفاق والكذب والتبرير اللاعقلاني. ومن اعراض هذا الانفصام الذي تتعيش معه غالبية الشعوب العربية والإسلامية:

- \* نكران الواقع.
- \* تسطيح الحضارة.
- \* الانسحاب الاجتماعي.
- \* الكذب والنفاق.

يُعد انفصام الشخصية من أكثر الاضطرابات العقلية شيوعاً، كما أنه يتضمن أعراض الذهان، وغالباً ما يوصف انفصام الشخصية بالتفكك العقلي حيث يؤثر ذلك الاضطراب على التفكير والمشاعر والسلوك بطريقةٍ تجعل المصاب به يواجه مشكلةً في أداء العديد من المهام البشرية المتنوعة.

ومن أمثلة أعراض انفصام الشخصية الهلاوس والأوهام الذهانية وعدم ترابط الكلام والسلوك المضطرب، وكذلك فقد الإرادة وانعدام المشاعر أو تشويهها.

بينما الانفصام العقلي الإسلامي، موضوع المقال، هو ظاهرةٌ نفسيةٌ تصيب العقول المؤدلجة دينياً ومتغصبة أو الغارقة في ماضيها دون أن تميز السلبيات عن الإيجابيات.

ولكي يثبت المصاب بهذا المرض أن معتقداته صحيحةً وغير باطلة، فإنه ينكر الواقع تماماً ولا يعزوه إلى تفوق الآخر المختلف واهتمام الإنسان بالعلم والفلسفة والفنون، بل يصر اصراراً تاماً بأن سبب فشل العرب والمسلمين هو ابعادهم عن الإسلام وتعاليمه ومبادئه وحدوده الشرعية، وبالتالي يخلق في وعيه أن الغرب تقدم بسبب سرقته لمبادئ الإسلام وخصوصاً فيما يسمى بالعصر الذهبي للحضارة الإسلامية، ولم يكلف هذا المريض نفسه بأن يطلع على كتبه الدينية أولاً وليس كتب المستشرقين لكي يطلع على الجرائم والاذمات التي حدثت لكلٍ من الفلاسفة والمفكرين الذين طالبوا بإعمال العقل والمنطق في سبيل التقدم.

وقراءة الإسلام قراءةً تاريخيةً عقلانيةً تلغى القداسة وتعلي من شأن الإنسان والواقع، وربما لن نأتي بجديدٍ في معرفة بعض هذا التاريخ الدموي حين نعرف أن الطبرانيُ قتل، وأن الحلاج المتصرف الإسلامي المشهور، اتهمه الخليفة المقترن بالله بالكفر وحكم عليه بالموت.



فضُرب بالسياط نحو ألف سوط، ثم قطعت يداه ورجلاه، ثم ضربت عنقه، وأحرقت جشه بالنار ثم ألقى ما بقي من تراب جشه في نهر دجلة، وأن المعري حبس، وسفك دم ابن حيان، وُنفي ابن المنمر، وأحرقت كتب الغزالى وابن رشد والأصفهانى واتهموا في إيمانهم، وُكُفِّر الفارابي والرازى وابن سينا والكتنوى والغزالى!

وهل يعلم المريض بعقدة الانفصام أن ابن المقفع الذي كان يجمع بين لغة العرب وصنعة الفرس وحكمة اليونانيين، مؤلف كتاب كليلة ودمنة وكتب أخرى كثيرةٍ توضح ما ينبغي أن يكون عليه الحاكم إزاء الرعية، وما يجب أن تكون عليه الرعية إزاء الحاكم، أغضب الخليفة المنصور في صدر العصر العباسي الأول.

فاتهم ابن المقفع بالكفر، وقطعت أطرافه وفصلت رأسه، وألقي بباقي جسده في النار ثم شويت أمامه ليأكل منها قبل أن يلفظ أنفاسه بأبشع أنواع التعذيب.

وهل يعلم من يرى الحضارة الإسلامية بأنها نجحت بفضل الدين بأن الجعد بن درهم مات مذبوحاً، وعلقاً رأس أحمد بن نصر وداروا به في الأزقة، وخنقوا لسان الدين بن الخطيب وحرقوا جسده، وكفروا ابن الفارض وطاردوه في كل مكان.



وربما لا يعلم ذلك المريض بالانفصام أن السهروردي شيخ الاستشراق المتصوف في عصر صلاح الدين الأيوبي مات مقتولًا بنفس الطريقة التي قُتل بها الحالج من قبل.

وعليه أن يعلم عمّا قالوه عن ابن سينا الطبيب والعالم والفقير والفيلسوف، وما قاله عنه ابن القيم في كتابه إغاثة اللهاfan حيث قال: «إنه إمام الملحدين الكافرين بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر»، وقال عنه الكشميري في فيض الباري: «ابن سينا زنديق القرمطي»، وما قالوه عن أبي بكر الرازي، الطبيب والعالم والفيلسوف. قال عنه ابن القيم في «إغاثة اللهاfan»: «إن الرازي من المجروس»، و«إنه ضالٌ مُضلٌ». وقالوا عن ابن الهيثم: «إنه كان من الملاحدة الخارجين عن دين الإسلام، وكان سفيهًا زنديقاً كأمثاله من الفلسفه»، وقالوا عن أبي العلاء أحمد بن عبد الله المعربي: «إنه كان من مشاهير الزنادقة، وفي شعره ما يدل على زندقته وانحلاله من الدين»، وقالوا عن محمد بن عبد الله بن بطوطه: «إنه كان مشركاً كذاباً»، وشتموا الكندي، وقالوا عنه: «إنه كان زنديقاً ضالاً».

هذا غيضٌ من فيضٍ يوضح الأسى القهر الذي كان يعيش فيه من يفكرون ويعملون من أجل صالح الإسلام والمسلمين، ويوضح أيضًا قوة وهيمنة المؤسسة الدينية في التاريخ البشري عمومًا والإسلامي خصوصًا في قمع الحريات والفلسفة والتفكير.

ولهذا فإن إنكار الواقع هو السياج الأول الذي يتم استخدامه من قبل كهنة الدين لإبقاء المسلم بعيدًا عن التطورات وأسس التقدم ليبقى العقل المسلم أسير الماضي والجهل ليتشكل لدينا افراد يعنون من الانفصام والإزدواجية.

ومن حالة نكران الواقع ينتج لدى المريض حالةٌ من تفكيرٍ وثقافةٍ تسطح الحضارة الحالية، وتطلق على من يمارسها ويعمل بها ويكتشف الاختراقات والإبداعات مجرد كفارٍ قد تم تسخيرهم لخدمة المسلمين.

فأي عبٍ واستحقاقٍ واذدراكٍ لهذا الجهد البشري العظيم في ترقية الإنسان والعمل على شفائه ورفاهه وإطلاق طاقاته للوصول إلى مجتمعٍ إنسانيةٍ خاليةٍ من الكراهية والحروب؟؟...

وماذا لا يفهم هذا المريض بأن الدعوات التي تستهدف احتقار الكفار وازدراء الحضارة العلمية تهدف في حقيقتها إلى تكريس الجهل والتخلف، ومصادرة محفزات الإبداع من المجتمع العربي، وحرمانه من حقوقه الإنسانية، بحيث يصبح غير قادرٍ على مواجهة التحديات، وربما تدفعه إلى التقهر والتراجع نحو العصور المتزبدة المتصلبة، بالاتجاه الذي يرمي إلى كبح جماح حرية الفكر والعودة بها إلى حظيرة الفترة المظلمة التي خسرنا فيها كل شيءٍ تقريراً.

ولم يقف مرض الانفصام العقلي الإسلامي نحو هذا الأمر فقط بل تعداده إلى خلق حالاتٍ عقليةٍ ونفسيةٍ ضارةٍ بالإنسان والمجتمع.

فالانسحاب الاجتماعي مرحلةٌ لاحقةٌ سلوكياً بعد أن ينغلق العقل على نفسه، وبعد أن تتشكل جدارات الكراهية والعداء ورفض الآخر المختلف، فينسحب الفرد المريض اجتماعياً من الواقع وينفصل عن مجتمعه، لتتشكل أسوأ مراحل مواجهة

الحضارة عبر تشكيل تياراتٍ جهاديةً أصوليةٍ تتخذ من الجبال والأماكن النائية مقراتٍ لها لتتماهى مع العصر الأول للإسلام واستعادة عصر الصحابة والرسول ومعيشتهم في الصحراء، وهذا ما رأيناه من تيارات التكفير والهجرة، وإقامة مخيماتٍ إسلاميةٍ في العصر الحالي للتيارات الإسلامية وخصوصاً في منطقة الخليج العربي لتدريب صغار السن على تعاليم الجهاد والموت والانسحاب من المجتمع عقائدياً وفكرياً.

ولم يقتصر الأمر عند هذا الحد بل تطور إلى كراهية المجتمع وتکفیره واعتباره دار حربٍ يجوز فيها قتل المسلمين واستباحة اعراضهم واموالهم بحكم أنهم قومٌ لا يطبقون الشريعة ولا يحكمون بما أنزل الله.

فابتعد المريض عقلياً عن نفسه وعن القيام بهممات الحياة العادلة، وترافق معه إحباطٌ وتوترٌ وخيبةٌ أملٌ لعدم تطبيق الشريعة، وانتج ذلك في مجتمعاتنا إصابة العديد من شعوبنا بحالةٍ من عدم التعاون وعدم الشعور بالمسؤولية، وأحياناً كثيرةً الهروب إلى الجهاد والموت لوضع نهايةٍ مأساويةٍ لحياة الإنسان بعد أن يفقد قيمة الحياة.

ولعل من أخطر نتائج الانفصام العقلي الإسلامي، هو ما أصاب المؤسسات الدينية ورجال الدين والفقهاء، فالعديد منهم لم يتوقف عند توريث الجهل والوصاية والكراهية وإدامة الحالة المرضية والانفصال عن الواقع، بل تعداده إلى الكذب الصريح والنفاق الاجتماعي.

فالكثير من الفقهاء والداعية اليوم أصبحوا يكذبون ليلاً ونهاراً، فتارةً يدعون الشعوب إلى الجهاد وقتل الكفار واستباحة الدماء بينما هم في قصورهم يسكنون ويركبون أفحى السيارات ويتزوجون مثنى وثلاثَ ورباع ولا تكون عطلهم الصيفية إلا في ربوع بريطانيا وتركيا والغرب الكافر الذي يدعون عليهم بالموت وبترمل نسائهم وقتل أولادهم.



وتارةً أخرى يدعون إلى محاربة الاختلاط وقمع المرأة وتحجيمها وفرض القوامة والوصاية على حياتها في مجتمعاتهم، بينما أولادهم وبناتهم يدرسون في جامعات الغرب ويختلطون بأولاد بنيات الغرب الكافر!!

فهل هناك وقاحةً أكبر من هذا التصرف؟ وهل هناك انحطاطٌ أخلاقيٌ ودنياءٌ فكريٌّ أسوأ من هذا السلوك والثقافة؟.

إن الغالبية من المسلمين والمصابين بمرض الانفصام الإسلامي، لا يحتاجون إلى الرقية الشرعية ولا إلى الحجامة، وبالتأكيد ليس الاستفادة من بول البعير لشفائهم.

بل يحتاجون إلى إعادة تأهيلٍ نفسيٍّ وإلحاقيٍّ وثقافيٍّ؛ يحتاجون إلى إطلاق حرياتهم الفكرية ومعالجة إخفاقاتهم النفسية وإدماجهم في مجتمعاتٍ مختلطةٍ تحترم الإنسان، يحتاجون إلى حكوماتٍ وأنظماتٍ رشيدةٍ ومؤسساتٍ مدنيةٍ ودساتير حقوقيةٍ تؤمن بالإنسانية وتنتهج العلمانية كسبيلٍ إلى تحقيق العدالة والحرية والمساواة،

يحتاجون إلى مناهج تعليمية تقوم على النقد والسؤال والشك وال الحوار، يحتاجون إلى تكريس قيم الديمقراطية وحقوق الإنسان واحترام المرأة وتربية الأطفال وفقاً لاتفاقيات حقوق الأطفال،

يحتاجون إلى من يُشعّرهم بأنهم بشرٌ أسواء وأنهم يمكنون حياتهم وأن المستقبل يخلقه من يعمل وينتج ويفكر وليس من يتبع التعاليم القديمه ولا من يصلى فقط أو يدعوا السماء.

فالسماء في النهاية لا تعطينا سوى الأمطار.



# أحاديث رجل الكهف

## The Caveman Talks



قناة «أحاديث رجل الكهف» على اليوتيوب تهدف إلى مساعدة الشباب الناطق بالعربية، التائه في بحر من الثقافة الاستهلاكية على بناء عقلية نقدية مثقفة عقلانية مستقلة، ومحاولة تبسيط العلوم والبحث في مختلف أنساق المعرفة الإنسانية.

عسى أن يكون هذا الجهد بمثابة إبارة شمعة في ظلممات الجهل الثقافي الذي يعيش فيه الشارع الناطق بالعربية



# كيف نعرف الخطأ من الصواب؟



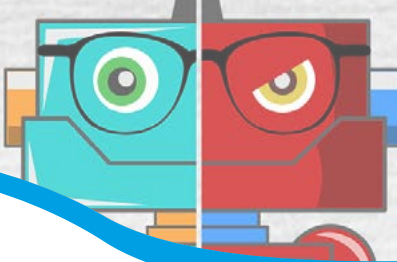
بسام البغدادي

ماذا لو قام حيوانٌ مفترسٌ بافتراس إنسان؟ هل فعل الحيوان هذا لأنَّه كائنٌ شريرٌ أم هي غريزة الافتراض التي تدفعه لقتل كائنٍ آخر؟ بمقابل، لماذا لو قام رجلٌ في الخمسين من العمر مثلاً بممارسة الجنس مع طفلة عمرها تسعة سنين؟ ألا يقوم هو كذلك بممارسة غريزته الجنسية والتي تتطلب منه ممارسة الجنس مع كل أنثى يراها؟

# كيف نعرف الخطأ من الصواب؟



سام البغدادي



أين الخطأ والصواب في الأمثلة أعلاه؟ هل هناك مغالطة في المقارنة بين غرائز الإنسان والكائنات الأخرى؟ كي نفهم هذا علينا أن نفهم ما الفرق بين الخطأ والصواب؟ وهل نستطيع أن نفهم الخطأ من الصواب دون منظومةٍ دينية أو شرائع سماويةٍ تدلنا على ذلك؟

المقارنة بين غرائز الحيوانات المفترسة وغرائز البشر مقارنة غير عادلةٍ لسببين محددين.

**أولهما** أن الإنسان يمتلك منظومةً اجتماعيةً وأخلاقيةً مختلفةً لم يستطع كائناً ثانٍ على وجه الأرض امتلاكها حتى يومنا هذا. وهذا لا يعني بأن جميع البشر أصبحوا فجأةً ذوي خلقٍ رفيع، لكن الغالبية العظمى من البشر حتى ذلك الذي يرغب باغتصاب الأطفال يدرك تماماً بأن ممارسة الجنس مع طفلةٍ عمرها تسعة سنين هو فعلٌ شنيعٌ وغير أخلاقيٌ البتة. لماذا؟ لأن الأذى المترتب على ممارسة الجنس مع طفلةٍ يتخطى المعاناة الجسدية ليحفر آثاراً عميقاً في الضحية التي هي جزءٌ من سلسلةٍ اجتماعية. المجتمع نفسه سيتعاني ضرر هذا الاغتصاب وهذاضرر قد يتجاوز الطفلة والجيل الذي ولدت فيه هذه الطفلة إلى ما بعدها بكثير.

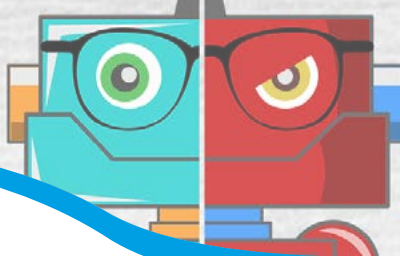
**الشيء الثاني** الذي يميزنا عن بقية الحيوانات على سطح الأرض هو أن الحيوانات لا تمتلك قدرة التقمص العاطفي وهي قدرةٌ فريدةٌ بالإنسان فقط.

حيث تستطيع وأنت في مكانك أن تفهم ماذا يشعر شخص آخر تشاهده على الشاشة مثلاً دون أن تتعرض أنت بنفسك لنفس الموقف الذي يتعرض له. قدرة التقمص العاطفي هي ما يجعلنا نستمتع بفيلم عاطفيٍ أو دراميٍ أو رعبٍ وحتى خياليٍ دون أن تكون قد مررت بنفس هذه التجارب التي يمر بهابطل هذا الفيلم مثلاً. لو كانت الأسود تمتلك قدرة التقمص العاطفي لأصبح طرح غزالٍ وأكله يتسبب بعقدةٍ نفسيةٍ ستقتضي على جنس الأسود كله. لكن، لو أفترضنا وجود الله، فما هي الأسس التي على أساسها قام الله باختيار الصواب من الخطأ؟ وهل اختار الله الخطأ لأنَّ خطأً في نفسه أم الخطأ أصبح خطأً لأنَّ الله اختار أن يكون كذلك؟ كما يبدو فإنَّ الأمر لا يليدو اعتباطياً أو من ضرب الصدفة، بل هناك أشياءٌ محددةٌ تتكرر في مختلف الأديان.

# كيف نعرف الخطأ من الصواب؟



بسام البغدادي

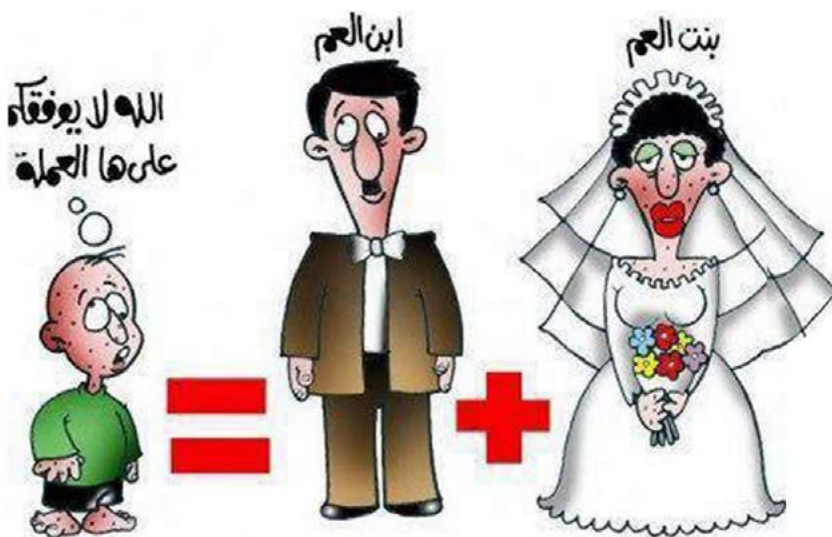


مثال على ذلك زواج الأقرباء، فهل كان الله يدرك بأن زواج الأقرباء يؤدي إلى تشوهاتٍ جينيةٍ قد تقضي على النوع بانقراض نسله؟ وهل هذا في حد ذاته يعتبر دليلاً على وجود الله غفل رجال الأديان عنه؟ بالطبع لا. إذن، من هو هذا

الله الذي نتحدث عنه؟

الله هو شخصيةٌ أسطوريةٌ ذات ملامح هلاميةٍ يمتلك وظيفةً محددةً في الأديان قاطبةً، وهي نقل القيم والأخلاق المترورة من الأجداد إلى الأحفاد.

الدليل على ذلك نراه في اختلاف صورة الله



في الأديان المختلفة، فهو ساديٌ وشرسٌ في اليهودية، يتحدث بالألغاز ويؤمن بالجن والشياطين في المسيحية، وجلفٌ وعدائيٌ في الإسلام. وهذا شيءٌ طبيعيٌ إذا كنا نتحدث عن ظاهرة اجتماعيةٍ مثل الله، وعرفنا بأن الفارق بين هذه الأديان الثلاثة هو ما يفوق المستماثة عامٍ على أقل تقدير. وهذا بالضبط ما يناقض فكرة الأزلية والأبدية التي يصف الإله الإبراهيمي بها نفسه. الأشياء السرمدية لا تتغير بمرور الزمن كما أن قوانين الطبيعة لا تتغير مهما مضى عليها الزمن.

في الفكر الديني الصواب والخطأ مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بال تعاليم الدينية التي أنزلها الله. فلا الصواب صوابٌ لشيءٍ كامنٍ فيه ولا الخطأ خطأً لضررٍ ناتجٍ عنه، بل التعاليم الدينية والأوامر الإلهية هي التي تقرر ما هو الصواب وما هو الخطأ.

وهذا بدوره أدى لشلل المنظومة الأخلاقية التفاعلية والتي تقوم على سنّ أخلاقياتٍ تلائم التطور المعرفي والاجتماعي في الحضارة الإنسانية.

لذلك نرى أن أخلاقيات المجتمعات المنعزلة لأسبابٍ دينيةٍ تقع سنين ضئيلةً خلف أخلاقيات المجتمعات المفتوحة. وهذا بدوره يدعونا للسؤال، هل سبب



# كيف نعرف الخطأ من الصواب؟



بسام البغدادي



الفقر والبؤس التي تعانيها المجتمعات المُتدينَة هو انعدام الأخلاق كما يدّعى البعض أم سببُ الأخلاق ذاتها التي يتم الترويج لها في المجتمعات الدينية؟

**الصواب من منظور إنسانيٍ بحسبِ يمكن تعريفه بأنه الفعل الذي فيه أكبر منفعةٍ ممكناً لأكبر عددٍ ممكنٍ من البشر.**

يبدو الأمر سهلاً لأول وهلة، لكن في الحقيقة الأمر أصعب من ذلك بكثير. على سبيل المثال فإن الأسد الذي يأكل غزالاً فهو يقوم بالصواب الوحيد الذي زودته به الطبيعة وهي غريزته التي تدفعه للصيد وطرح الضحية لأكلها. لكن، نفس الفعل من وجهة نظر الغزال هو جريمةٌ لا تُغتفر. حيث بفعلته هذه قام الأسد بانتهاك حق الغزال في الحياة. وإذا فهمنا بأن الحياة هي فرصةٌ واحدةٌ لا تتكرر وليس هناك أي شيءٍ بعد الموت سوى صمتٍ أبدى، فإن عملية قتل الغزال تعتبر جريمةً كبرى من وجهة نظر الضحية.



هنا تتقاطع المنفعة الشخصية مع الضرر بالآخرين. فهل كان افتراس الأسد للغزال صواباً أم خطأً؟

الشيء الذي نكتشفه في المثال أعلاه ولا ينفع منه هو أن الصواب والخطأ مرتبطٌ دائماً وأبداً بوجهة نظرنا فقط. الإنسان هو مركز القرار والفاعل والمفعول به في أي شيءٍ نريد أن نتخاذل منه موقف الصواب والخطأ.

حيث لا يوجد شيءٌ سابقٌ أو لاحقٌ لوجودنا البشري يمكن وصفه بأنه خيراً أو شراً إلا من خلال علاقته بنا.

فلا موت динاصورات قبل 65 مليون سنة ولا سقوط النيازك على سطح القمر ولا جفاف سطح المريخ كان خيراً أو شراً.

الخير والشر مرتبطٌ ارتباطاً جذرياً بمفهومنا وبعلاقتنا بالكون من حولنا. أي شيءٍ خارجٌ عن محيط التأثير بنا لا يعتبر خيراً أو شراً، بل يعتبر مجرد حدثٍ عرضيٍّ في تاريخ الكون. ليس أكثر ولا أقل.



اشترك الآن



في قناتنا على اليوتيوب

<https://www.youtube.com/c/ahmedzayedchannel>

قرابة 10 مليون مشاهدة  
709 ألف مشترك

## أحمد سعد زايد

قناة أحمد سعد زايد على اليوتيوب هي قناة معنية بالتنوير الفكري والثقافي وهي محاولة للفكر الموضوعي العقلاني معاً.  
وتجدون فيها العديد من السلسل و منها:

للتوالص معنا على صفحة القناة على الفيس بوك:  
<https://www.facebook.com/aszayedtv>

صفحة أحمد سعد زايد الشخصية:  
<https://www.facebook.com/ahmedsaadzayed>

- ◀ ألفباء فلسفة لتبسيط المعرفة الفلسفية
- ◀ تاريخ الحضارة العربية الإسلامية
- ◀ سلسلة تعريفية برموز فكرية عربية وغربية
- ◀ كالمعربي والرازي وأرسطو وماركس وراسل
- ◀ سلسلة بتحليل خلافات الصحابة وقتلهم
- ◀ سلسة تطور تاريخ الإيديولوجيات السياسية والفلسفات

وغير ذلك كثير من محاضرات و مقابلات لرموز فكرية فالقناة بها أكثر من 700 محاضرة، وهي جهد طويل ومتواضع من العمل الثقافي ومحاولة نشر الوعي والعلمية والعلمانية والعلمية قدر المستطاع للمتحدثين بالعربية.

<https://www.paypal.me/ahmedsaadzayed/100>

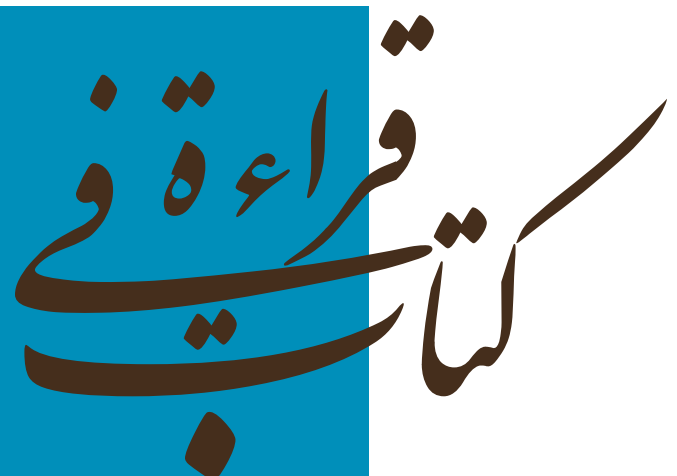


<https://www.patreon.com/ahmedzayed>



لدعم القناة:

صفحة ثابتة  
نقدم فيها قراءة  
لأحد الكتب  
القيمة



د. جواد بشارة

## داعش: حكاية مسخ الجزء الثاني

صدر للباحث العراقي المقيم في باريس د. جواد بشارة كتابُ بعنوان (داعش): حكاية مسخ - الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب عن دار نشر ميزوبوتاميا في بغداد - شارع المتنبي.

حيث قدمنا الجزء الأول من تقديم الكتاب في العدد السابق ونكملاً مع باقي الت تقديم في هذا العدد



جواد بشارة

# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

فإن ما وصلنا من تاريخ السيرة النبوية وحياة محمد، لا سيما المرحلة السابقة لعهد النبوة والسنوات الأولى للدعوة لغاية لحظة وفاة النبي كان على نحو يبعث على الشك بصحتها لعدد الروايات وتناقضها خاصة وأن تدوين وكتابة التاريخ حصل بعد مرور عدة قرونٍ من وقوع الأحداث المروية.

وبعد ذلك يدخل الكتاب في تفاصيل الجذور التاريخية كخلفية للانقسام الشيعي السنوي في الإسلام، وتفاقم المواجهات الدموية الشيعية السنوية عبر تاريخ هذا الدين. إلى تاريخ وقوع الثورة الإسلامية في إيران التي أحدثت منعطفاً خطيراً في مسار الإسلام السياسي. فلقد نجحت إيران في التمركز في العالم العربي باستغلالها للتسيّع المتشار في العالم العربي باعتباره الفرع الثاني للإسلام والتأثير على دبلوماسية العالم العربي بينما تولت السعودية قيادة الفرع السنوي في العالم العربي بعد عزل مصر إثر توقيعها لاتفاقية السلام المصرية الإسرائيلية في كامب ديفيد سنة 1978.

تصاعدت حدة المواجهات الشيعية - السنوية وتراجعت مرة أخرى منذ العام 1992 واتسمت بصبغة عالمية تعدت حدود العالم العربي. وفي سنة 1992 هاجم زعيم الحرب الأفغاني في المقاومة الأفغانية ضد السوفيت، القائد مسعود قبيلة الهازرا الأفغانية ذات الأغلبية الشيعية بنسبة 90%， والتي تعيش في وسط أفغانستان في إقليم باميان ويمثل الشيعة في أفغانستان نسبة 12% إلى 13% من مجموع السكان الأفغان وكانت قبيلة مضطهدةً تاريخياً.



أحمد شاه مسعود

كانت هذه الحادثة قد زادت من حدة التوتر والحدق لدى الشيعة إزاء السنة الذين لم يدينوا هذه الجريمة أو يستنكروها.

لقد وقعت تلك الحوادث في ظرفٍ غايةً في الخصوصية والتميز، حيث كانت أفغانستان آنذاك فريسةً لحربٍ أهليةٍ تدور رحاها منذ أربع سنوات 1996-1992 التي أعقبت مغادرة الولايات المتحدة الأمريكية مسرح الحرب الأفغانية بعد هزيمة السوفيت في أفغانستان، حيث انتهت تلك الحرب الأهلية بانتصار وهيمنة طالبان على الحكم في أفغانستان.

# كتابات فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة



أ Osama bin Laden

اعتبر أسامة بن لادن زعيم تنظيم القاعدة تخلي أمريكا وانسحبوا بمثابة الخيانة بعد أن قدمت له الدعم والإسناد والتسليح والتمويل ووسائل الحرب والقتال.

كان بن لادن قد جعل من أفغانستان مختبراً لمشروعه لإحياء الخلافة الإسلامية، لكنه شاهد حلمه ينهار بسبب اندلاع الحرب الأهلية، فتحول من حليفٍ وعميلٍ إلى عدوٍ لدولٍ للولايات المتحدة الأمريكية.

هناك ثلاثة محاور تتركز حولها المواجهات الشيعية السنوية في العالم والتي من شأنها أن تزعزع استقرار الإسلام برمته على الأمد المنظور. وهي محاورٌ دينيةٌ وعرقيةٌ (إثنية) واستراتيجية وسياسيةٌ بحثة.

**فاممرحلة الأولى** لحصول الانشقاق في الجسم الإسلامي سنة 632 ميلادية بعد وفاة الرسول وحدوث معركة الخلافة التي استمرت لعقودٍ طويلة، انتهت باختفاء الخلافة في الأمة الإسلامية سنة 1924م على يد التركي أتاتورك، ولم تعد هناك أي سلطةٍ دينيةٍ حقيقيةٍ قادرةٍ على إطلاق أحكام عقائديةٍ قطعيةٍ ملزمةٍ من قبل جميع المسلمين، حتى ولا من قبل ملوكٍ يدعون انتسابهم للبيت النبوي مثل ملك المغرب أو ملك الأردن.

من هنا لا يمكن الفصل بين فرعى الإسلام الرئيسيين عند البحث في تطور تاريخ الفكر السياسي للإسلام وتشكيل المدار السياسي للشرق الأوسط المعاصر:

فالعائلة الصفوية الحاكمة في إيران اختارت المذهب الشيعي كدينٍ رسميٍ للدولة وفرضته بالقوة على الغالبية السنوية التي كانت سائدةً في إيران قبل الحكم الصوفي في الإمبراطورية الفارسية في القرن الخامس عشر الميلادي بهدف التمييز بين الفرس والعرب.

وكان ذلك بمثابة المؤشر للجغرافيا السياسية للمنطقة لاحقاً حيث الجيوبولتيك مرتبطٌ ارتباطاً وثيقاً بالدين.

# كتاب قراءة في

داعش: حكاية مسخ

الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب

د. جواد بشارة



أنطوان صفير

فالتدخل بين التاريخ الديني والتاريخ السياسي للشرق الأوسط هو الذي قاد باحثاً مثل أنطوان صفير Antoine Sfeir لإصدار كتابه باللغة الفرنسية وعنوانه: إسلام ضد إسلام الحرب الشيعية السنية التي لا تنتهي L'Islam contre l'Islam, l'interminable guerre des sunnites et "des chiites

والذي يبحث في جذور التشيع "Aux origines du chiisme" لكي يعتبر مؤشر الدين أساسياً لإجراء قراءة ملائمةً وكاملةً للشرق الأوسط المعاصر وللعلم الإسلامي تفادياً للسقوط في رؤيةٍ غربيةٍ مختزلةٍ ومبورةٍ أو مقتضبةٍ للأحداث التاريخية والحالية التي تعصف بالمنطقة.

من المتفق عليهاليوم أن الانشقاق الذي حصل في الإسلام ليس عقائدياً بل سياسياً بالدرجة الأولى ويعود أساسه التاريخي إلى أواخر فترة حياة الرسول ووفاته حيث نشب صراعٌ مستمر، في بداية الأمر بين فريقين من الصحابة، الأول يضم الارستقراطية والأغنياء والوجوه المعروفة من الوجاهة الذين تجمعوا حول عمر بن الخطاب، والثانية تضم الفقراء وذوي الأصول المتواضعة الذي أحاطوا بالإمام علي بن أبي طالب، صهر النبي وابن عمّه ورببه ووارث علمه والمدافعين الأول عن الإسلام في أحلك الظروف وأخطرها لا سيما معركة الخندق عندما بُرِزَ للفارس المشترك عمر بن ودي العامري ووصف النبي هذه المبارزة بقوله: «لقد بُرِزَ الإسلام كله للشرك كله».

الفريق الأول أراد أن تكون الخلافة خارج بيت النبوة وخارج عشيرةبني هاشم والفريق الثاني أرادها أن تبقى في بيت النبوة وفي شخص الوريث الشرعي الأنسب من وجهة نظرهم وهو الإمام علي، وعرفوا باسم شيعة علي أي أتباع وأنصار علي. وبسبب النزاع حول من هو الخليفة الشرعي للنبي انشق الإسلام إلى شطرين، ومن ثم ازداد الخلاف وتعمق وتحول إلى خلافٍ عقائديٍّ بعد أن صار يمس طبيعة الخليفة ودور الخلافة شأن دنيويٍّ أم سماويٍّ منصوصٌ عليه من الله؟ وانطلاقاً من تلك الأوضاع ظهر مفهومان للإسلام بعد موت مؤسس الرسالة سنة 632:

الأول مفهوم الجماعة وهم الأغلبية والمقصود بهم أهل السنة والثاني مفهوم أهل البيت وهم الأقلية والمقصود بهم شيعة علي أو الإمامية.

دام هذا الفرز خلال فترة الخلفاء الراشدين الأربع أبو بكر وعمر وعثمان وعلي ولكن على نحوٍ مستترٍ وغير معلنٍ بيد أن الاستقطاب كان واضحاً بين الفريقين.

# كتابات فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة



تغيرت المعادلة عند مقتل الخليفة الثالث عثمان بن عفان إبان أحداث الفتنة الكبرى وترسخ الانشقاق الطائفي بعد اغتيال الخليفة الرابع عليٌّ بن أبي طالبٍ سنة 661 ميلادي والذي كان يقف على قمة الهرم الشيعي وأعتبر بثباته مفتاح التشيع السياسي والديني والعقائدي الذي تم توثيقه في الكتاب الذي عُزِّي لعليٍّ بن أبي طالبٍ وهو نهج البلاغة الذي يجمع خطب وأحاديث وحِكم ووصايا الإمام عليٍّ.

ما زال تصرف النبي محمدٌ إزاء موضوع خلافته يشكل لغزاً كبيراً، فلم يكن هناك من ينافسه على السلطة لا دينياً ولا سياسياً، وكان يعرف توازنات القوى داخل مجتمع الصحابة المحيطين به وامتداداتهم القبلية، فلماذا لم يحسّم المسألة علىَّ في حياته ويصرّح باسم خليفته؟ وكذلك بسبب غياب نصٍّ دينيٍّ إلهيٍّ مقدسٍ صريحٍ ينص على شخصٍ بعينه ليخلف الرسول في مهمته، كما يقول أهل السنة والجماعة بينما يدعى الشيعة أن هناك نصوصاً وإشاراتٍ صريحةً صدرت من قبل النبي بتولية عليٍّ بن أبي طالبٍ خاصةً في خطبة الوداع في غدير خم التي قال فيها: «من كنت مولاه فهذا عليٌّ مولاه، اللهم والي من ولاه وعادي من عاداه الخ...»، وهكذا حدث في سنة 632، وهي سنة وفاة الرسول محمد، فراغٌ شرعيٌّ وقضائيٌّ لعدم وجود مؤسساتٍ بديلةٍ لقيادته في حال غيابه.

كانت التجربة الإسلامية في طور التوسيع والتتنامي عند وقوع الانقسام المميت في جسد الأمة. كانت بذور وجذور الانشقاق والانشطار موجودةً حتى في حياة محمدٍ لكنها لم تكن صريحةً وعلنيةً بل خفيةً لكنها محسوسة. كان هناك إجماعٌ بين المسلمين فيما يتعلق بسماوية الرسالة ومصدرها الإلهي باعتبارها مُنزلةً من السماء، لكن الإجماع كان مفتقداً فيما يتعلق بشخص من سيخلف النبي وصلاحياته وشروط اختياره ومبرأته وحدود سلطته وهل هي سياسيةٌ فقط أم دينيةٌ أيضاً؟ بمعنى آخر، هل الخلافة أمرٌ إلهيٌّ أم بشريٌّ؟ اعتبر قسمٌ من المؤمنين أن الشرعية الإلهية مستمرةٌ من خلال حقوق وشرعية آل بيت النبوة وعائلة النبي المتمثلة بابنته فاطمة وولديها الحسن والحسين وزوجها ابن عم النبي ورببيه ووارث علمه وتجربته وموضع أسراره، عليٍّ بن أبي طالبٍ، لذلك فمن البديهي والمنطقي أن يكون هو الخليفة الشرعي للنبي محمدٍ لأنَّه أقرب الناس له وأول المصدقين والمؤمنين برسالته من الذكور، وأكثر المدافعين عنه بسيفه وجهاده وأفضل العارفين بأسرار الرسالة وعقائدها وتشريعاتها وظاهرها وباطنها، كما يعلن الشيعة.

# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

في حين اعتبر قسمٌ كبيرٌ من المسلمين وهم الغالبية الساحقة، أن الجانب الإلهي من الرسالة قد انتهى بموت صاحب الرسالة وبات من الضروري تطبيق التقليد القبلي، أي اختيار من تنطبق عليه الأوصاف التي حددها النبي قبل وفاته والتي تتعلق بمكانة وشجاعة وحكمة من يتولى القيادة، وفقاً للتقاليد والعادات والأعراف القبلية التي كانت سائدةً قبل الإسلام، وبناءً عليه تم اختيار أبي بكرٍ للخلافة وبويغ من قبل المسلمين، عدا بنو هاشم عشيرة النبي وعلى رأسهم عليٌّ بن أبي طالبٍ وزوجته فاطمة بنت محمدٍ وعدٍ من الصحابة الموالين لعليٍّ بن أبي طالب.

وهناك روایتان تناقلتهما كتب التاريخ والتراجم الإسلامية عن حیثيات وتفاصيل اختيار الخليفة، وعما جرى في سقیفة بنی ساعدة من مساجلاتٍ حادة، الأولى شيعية، وفيها تفاصيل كثيرةٍ عن مؤامرةٍ أُعدت في الخفاء قبل وفاة النبي وأثناء احتضاره، لعب فيها عمر بن الخطاب دور البطولة وقام بما يشبه الانقلاب العسكري بمواصفات عصرنا الحديث بغية الحصول على السلطة بالقوة المسلحة وبالمناورات السياسية، والثانية سنیةٍ تعطن بالكثير من المصادر التي استند إليها الشیعة وتختصر ما حدث في السقیفة وما بعدها بعملية اختيارٍ طوعيةٍ وسلسةٍ تمت بالمحاجة والاقناع بين الأنصار بقيادة سعدٍ بن عبادة والمهاجرين بقيادة أبي بكرٍ وعمر وأبي عبيدة بن الجراح نجح فيها المهاجرون بإقناع الأنصار بصدقية حجتهم فمالت الكفة لصالحهم، وطلب عمر من أبي بكرٍ أن يمد يده لبياعه وتقاطر الحاضرون من الأنصار لمبايعته، على اعتبار أن مسألة الخلافة شأنٌ دنيويٌّ بحثٌ يقرره المسلمون وحدهم دون الرجوع لكتاب الله ووفق حديثٍ ردده المسلمون عن النبي أنه قال: «أَنْتُمْ أَدْرِي بِشَوْؤْنَ دُنْيَاكُمْ» وهو حديثٌ قيل في ظروفٍ مختلفةٍ تماماً لا علاقة لها بمسألة اختيار الخليفة، وكان اختيار أبي بكر، لاعتباراتٍ لا تمت للشرعية بصلةٍ عدا إمامته للصلوة بال المسلمين بدل محمدٍ عندما كان مريضاً، ولأنه والد عائشة أحب زوجات النبي إلى قلبه، وأقرب أصدقائه وأخلصهم وأكبر الصحابة سنًا بعد النبي، بينما لم يتجاوز عمر عليٍّ بن أبي طالب آنذاك الثلاثين.

وكان أبو بكرٍ قد خرج على المسلمين خطاباً بعد إعلان وفاة النبي محمدٍ قائلاً: «من كان منكم يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان منكم يعبد الله فإن الله حي لا يموت» وتلى عليهم الآية التي تقول:

﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ • أَفَإِنْ مَاتَ أُوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ • وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهَ شَيْئًا • وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ﴾  
(آل عمران: 144).



# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

لم يحكم أبو بكرٍ ك الخليفةٍ سوى سنتين كانتا مليئتين بحروب الردة وإعادة فرض هيبة وهيمنة وسلطة الدين على القبائل والشعوب المرتدة التي امتنعت عن دفع الزكاة والجزية.

وكان أبو بكرٍ يعمل على تهميش الإمام عليٍّ وبني هاشم وإبعادهم عن الشأن السياسي وحصرهم في مهمة الإرشاد والوعظ الديني البحث، بل وصادر بعضاً من حقوقهم فصادر أرض فدك من فاطمة التي ورثتها عن أبيها بحجة أنه سمع النبي يقول إن الأنبياء لا يُورثون، وهو الوحيد من بين الصحابة الذي يدعي أنه سمع هذا الحديث، وأن آل بيته لا تحل عليهم الرزaka.

عهد أبو بكرٍ قبل وفاته بالخلافة من بعده إلى عمر بن الخطاب بوصيةٍ أخذت شكل الأمر القطعي الذي لا يقبل الاعتراض أو الطعن وذلك سنة 634 ميلادي، وانطلق في فتوحاتٍ في شمال أفريقيا، أيالجزائر وتونس والمغرب الحالية والشرق الأوسط، أي مصر والعراق وفلسطين والأردن وسوريا ولبنان حالياً، وشبه القاره الهندية وبلاط فارس أو إيران الحالية، وأسس جيشاً إسلامياً جراراً وحقق بعض الانتصارات وأُغتيل سنة 644 م.

واختار عمر ستةً من الصحابة لخلافته قبل وفاته على أن يختاروا أحدهم وكان من بينهم عليٌّ بن أبي طالبٍ وعثمان بن عفانَ اللذين كانا يتمتعان بأفضل الحظوظ من بين باقي المرشحين، وفي لعبةٍ محبكةٍ تم استبعاد عليٍّ من الخلافة واختيار عثمان بن عفان من البيت الأموي الذي كان ألد أعداء الإسلام وكان زعيم الأمويين أبو سفيان العدو اللدود لـ محمد،

لأن علياً رفض أن يحكم بالقرآن والسنة ونهج الشيفين، أي الخليفتين السابقين أبو بكرٍ وعمر، وأصر على الاجتهاد بنفسه في الإداره، في حين وافق عثمان على هذا الشرط التعجيزى بالنسبة لعليٍّ بن أبي طالب. أحدث عثمان بن عفان تغييراتٍ كثيرةً في منهجية الإداره والحكم فحاول بناء عشيرته وقربهم، ومن بينهم مروان بن الحكم الذي نفاه النبي لسنواتٍ طويلة، وجعل منه مستشاره الأقرب بل وأكثر من ذلك حيث كان بمثابة رئيس الوزراء في التركيبة الهرمية لسلطة الخلافة، وبهذه ختم الخلافة.

وعين معاوية بن أبي سفيان والياً على الشام، أي سوريا الحالية وفلسطين ولبنان. وتصرّف بحرّيّةٍ ومن دون قيودٍ برأس مال المسلمين أي بخزينة الدولة، وعامل معارضيه بقسوةٍ من أجلاء الصحابة كعمارٌ بن ياسرٍ وغيره. ثم قام بجمع القرآن في كتابٍ واحدٍ واختار صيغةً واحدةً هي صيغة زيدٍ وأحرق باقي الصيغ كصيغة ابن مسعودٍ وغيره من كتبة القرآن وحافظيه، من باقي الصحابة. وبالطبع تجاهل صيغة القرآن التي جمعها وأعدها الإمام علي، وهذه قصةٌ طويلةٌ ومعقدةٌ تحتاج لعدة مجلداتٍ لدراستها وتحليلها. وبالطبع كان الهدف من جمع القرآن سياسياً أكثر منه دينياً.

# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

لقد تنامت ضد هذه حركة الاحتجاج ووصلت إلى حد التمرد المسلح، حيث طوق المتمردون على حكمه قصر الخلافة واقتحموه وقتلوه بداخله سنة 656 ميلادي. اتهم الأمويون الإمام عليًّا بتحريضه على قتل عثمان أو التستر على قاتليه وعدم الكشف عنهم ومحاكمتهم، ويُشاع أن من بين الثوار محمد بن أبي بكرٍ شقيق عائشة زوجة النبي. بل إن هذه الأخيرة نفسها كانت تحضر الناس على قتل الخليفة وتقول: «اقتلو نعشًا فقد كفر» وتقصد به عثمان بن عفان. والحال أن الإمام عليًّا لم يستخدم العنف والقوة قط ضد أيًّا من معارضيه ومن سبقه من الخلفاء الثلاثة.

وبعد مقتل عثمان اختار الناس ومعهم كثيرًّا من الصحابة الإمام عليًّا ك الخليفة على المسلمين وهو الخليفة الراشدي الرابع، بعد مضي 24 عامًّا على وفاة الرسول. وحكم أربع سنواتٍ وتسعة أشهرٍ 656-661 ميلاديةً بالحروب والاضطرابات التي يمكن وصفها بأنها أول حربٍأهليةٍ بين المسلمين.

كان الإمام عليًّا محاربًا شديد البأس، شجاعًا وكريماً وزاهدًا وتقىًّا وعاملاً فذًا ومتكلماً بليغاً، لكنه لم يكن سياسياً ناجحاً. أسلم في عمر العاشرة ورافق النبي منذ طفولته حتى مماته، وكان يعتبر نفسه الخليفة الشرعي والمنطقى للمرشد الذي ربه وعلمه وزوجه ابنته وجعل منه منبع آل بيت النبوة، ولم يكن يرغب بالسلطة من أجل السلطة بل كان يرغب بمواصلة نهج الرسالة المحمدية وتوحيد الأمة. كان يرى أن مهمته دينية لأنه يمتلك ناصية العلم المحمدي، وكان النبي محمد يردد أنا مدينة العلم وعلى بابها.

وخلال حكمه كان يحاول تفادي الصراع المسلح مع خصومه والمتعارضين على خلافته، وكان يعتبر كافة المسلمين متساوين في الحقوق والواجبات وأن الانتماء للإسلام يأتي فوق أي انتماء آخر للقبيلة أو العشيرة أو العائلة، وكانت أولوية عليٌّ بن أبي طالب إيجاد نوعٍ من المواطنة الإسلامية أو الدينية كأساسٍ لا بد منه لنشر دين محمدٍ وتوطيد أركان الرسالة الإلهية.

كان يهتم بتنظيم شؤون الأمة أكثر من اهتمامه وحرصه على السلطة، فالدولة ليست غاية بل وسيلةً لتوحيد المؤمنين وكان متحمساً لدين محمدٍ ونشره ولم يكن متحمساً لممارسة السلطة السياسية أو راغباً بتحقيق غاياتٍ ومصالح شخصيةٍ من خلال استغلال سلطة الخلافة. لم يكن هناك إجماعٌ على خلافته لكنه كان يحظى بتأييد ومباعدة الغالبية العظمى من المسلمين في المدينة. تفاقمت التوترات الداخلية في جسد الأمة الإسلامية وتزايدت الصدامات والتمردات ونقض البيعة في عهده والطعن بشرعية خلافته من قبل عددٍ من الصحابة تتقدمهم زوجة النبي عائشة بنت أبي بكر، وكانت لديه ثلاثة أهدافٍ رئيسيةٍ وهي فرض السلام على حدود الدولة الإسلامية وهيبتها وتأمين الاستقرار السياسي وكشف قتلة عثمان ومحاكمتهم وهذا هو تسلسل أولياته.

# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

ولقد تبلورت الأساسية آيديولوجياً للإسلام السياسي الشيعي، حيث أن أهم ما يميز الفكر الشيعي عقائدياً وسياسيًا هو مفهوم الإمامة التي جعلها الشيعة من الأصول، وكذلك طبيعة الإمام الذي اعتبروا أنه منصوص عليه من الله بالنص وبالتالي فهو معصومٌ عن الخطأ، أي أضافوا مفهوم العصمة، وإن الإمامة متواترةٌ حيث ينص كل إمامٌ على من سيخلفه بالاسم الصريح تفادياً للإشكال الذي حدث بعد وفاة النبي وادعاء أهل السنة والجماعة أن النبي لم يسمّي أحداً بالاسم الصريح وبالنص المكتوب لكي يخلفه، وإن الأمر يبقى محصوراً بنسل النبي وذراته من فاطمة ابنته وعلى صهره زوج ابنته وابن عمّه ورببه، ويستمر في نسل الحسين بن عليٍّ حسراً وهذا ما ثبّته منظر الشيعة وأشهر أمتها جعفر الصادق 765-703 وهو ابن محمد الباقر بن عليٍّ بن الحسين السجاد بن الحسين بن عليٍّ بن أبي طالب، وهو الإمام السادس من الأئمة الائتين عشرية الذي قال: **إن النص ووراثة الإمام ناجم عن إرادة إلهية خفية أو مستترة لا يعرفها إلا الأئمة المعينين أنفسهم**،

بينما لا يعني الإمام في الفقه السنوي الشخص الذي يؤم الناس في صلاة الجمعة فهو الذي يقود صلاة الجمعة يوم الجمعة.

كما أضاف الشيعة مبدأ التقية، أي إخفاء إيمانهم وإظهار ما يخالفه علناً حمايةً للنفس من القتل والأذى، ولقد مارسو هذا المبدأ منذ وفاة عليٍّ الخليفة الراشدي الرابع، وذلك خوفاً من بطش معاوية وبباقي الخلفاء الأمويين الممارس ضد الشيعة. وهناك مبدأ البداء ومفهوم الغيبة وهي جزءٌ جوهريٌّ من عقائد الشيعة وغير موجودة عند أهل السنة.

فالبداء يعني أن الله أراد شيئاً وبدأ له بعد ذلك شيئاً آخر، فالإمام السادس جعفر الصادق عين ابنه البكر إسماعيل إماماً يخلفه حسب نصّ إلهيٍّ عليه كما أخبر أتباعه، إلا أن إسماعيل توفي قبل أبيه جعفر الصادق، ومن المفترض أن تبقى الإمامة في نسل إسماعيل لذلك انشق الشيعة بعد وفاة جعفر الصادق وظهرت الطائفة الإسماعيلية، نسبةً لإسماعيل بن جعفر الصادق وأبنائه وأحفاده ونسليه،



# كتاب فراغة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

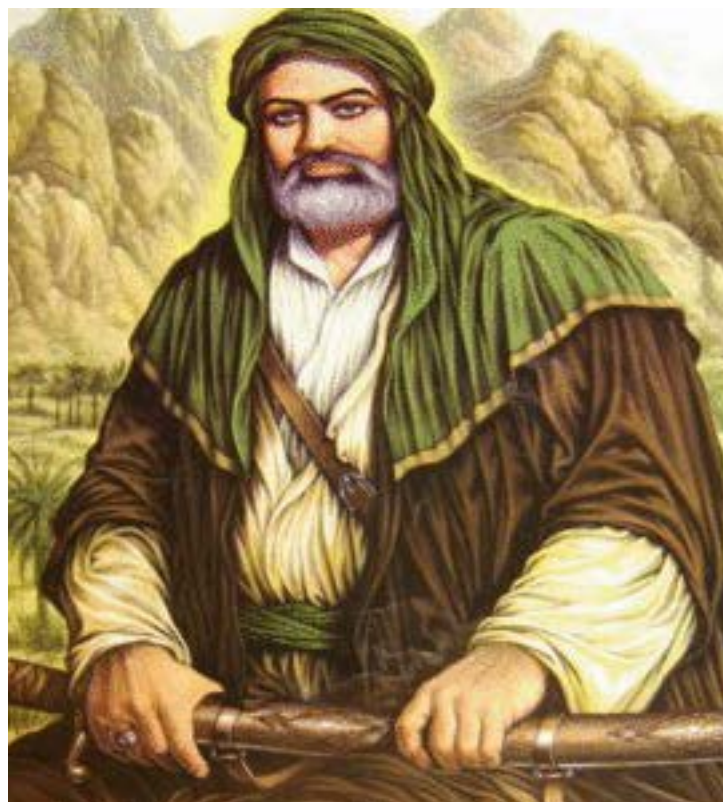
وذلك احتجاجاً على اختيار جعفر الصادق 703-765 بدليلاً لإسماعيل في شخص موسى الكاظم 799-745، الذي حبسه الخليفة العباسي الشهير هارون الرشيد سنتين عديدةً ومن ثم اغتاله بالسم، واعتبر الشيعة الثانية عشرية موسى الكاظم بمثابة الإمام المعصوم السابع بينما اعتبر الإماماعليون إسماعيل المتوفي قبل والده هو الإمام السابع وتوقفوا عنده وسمموا بالشيعة السبعية، واعتبر بعضهم أن إسماعيل هو المهدى المنتظر. وبعد استشهاد الإمام الحسين في كربلاء على يد جيش الخليفة الأموي يزيد بن معاوية، تعاقب تسعة أمةٍ وشكلوا القاعدة الإمامية والعقائدية للشيعة الثانية عشرية.

وتنتهي سلسلة الإمامة عند الإمام الثاني عشر محمد المهدي بن الحسن العسكري الذي اختفى وغاب عن الأنظار بأمرٍ إلهيٍ سنة 874 ميلادية. ويعتقد الشيعة بضرورة وجود الإمام، حاضراً أم غائباً لإدارة شؤون الأمة الإسلامية والعالم.

ولقد كان هناك انشاً طائفياً آخر في نسيج المذهب الشيعي عند وفاة الإمام السجاد علي بن الحسين 713-658، فانحاز بعض الشيعة نحو ابنه زيد بن علي التأثر ضد الحكم الأموي، الذي اعتبره بعض اتباعه أنه لم يستشهد بل غاب وأنه هو الإمام المنتظر، بينما التفت الأغلبية حول شخص الإمام محمد الباقر 743-676 الذي اختاره السجاد خلفاً له. وسمي اتباع زيد بن علي بالزيدية الذين ما يزالون إلى اليوم متواجددين في اليمن الحالي.

وخلف الإمام علي الرضا 765-818 والده موسى الكاظم وأعقبه ابنه محمد الجواد 810-835 باعتباره الإمام التاسع ومن بعده علي الهادي 827-868 باعتباره الإمام العاشر، وخلفه في الإمامة الإمام الحادي عشر الحسن العسكري 846-874، الذي يتبعه العلويون من خلال ابن نصير لذلك سُمووا النصيرية،

وأخيراً الإمام الثاني عشر محمد المهدي الذي يدور حوله لغطٌ كبيرٌ وغموض، حتى أن البعض أنكر وجوده وأنه لم يولد أصلاً، في حين اعتبره الشيعة الثانية عشرية الإمام الغائب الذي سيعود في آخر الزمان ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد أن ملئت ظلماً وجوراً.



# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

يقول الشيعة الاثني عشرية أن الإمام الثاني عشر المهدي غاب مرتين، الغيبة الصغرى، والغيبة الكبرى، وبين الغيبتين كان يتصل بسفراء له كان عدهم طيلة الغيبة الصغرى أربعة سفراء. وبوفاة آخر السفراء غاب غيبته الكبرى التي ما تزال مستمرةً إلى يوم الناس هذا، منذ سنة 874 ميلادية. وعندما وصل الشيعة إلى السلطة العليا واقاموا أول دولةٍ دينيةٍ شيعيةٍ في التاريخ الحديث، بعد تجربة القرامطة وتجربة الدولة الفاطمية، نشأت مشكلات الدولة ومتطلباتها والسياسة والتشريعات... إلخ، فقد جاء في سورة النور الآية 55:

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَحْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَحْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمْ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ وهذا نصٌ صريحٌ لا يحتاج لتأويل، أن على الأنبياء، ومنهم محمد، أن يؤسسوا على الأرض دولةٍ دينيةٍ ثيوقراطيةٍ يسميها البعض الدولة الإسلامية.



ويمكن أن يكون رئيسها، لدى السنة على الأقل، شخصٌ مدنيٌ متدين، وليس بالضرورة رجل دينٍ ولا إمامٍ معصومٍ كما يشترط الشيعة خاصةً في الصيغة الجديدة المتمثلة بولي الفقيه، ولكن عليه أن يطبق الحدود والعقوبات والأحوال الشخصية وتعاليم وقوانين الشريعة الإسلامية.

وأشهر منظر للصيغة السنوية هو أبو الأعلى المودودي، وللصيغة الشيعية الإمام الخميني. إذن فإن طبيعة الحكومة الدينية لأن القائم عليها يعمل على تطبيق التشريعات الدينية كما وردت في النصوص المقدسة، أي القرآن والحديث والسنة النبوية حرفيًا.

ويشترط المودودي في شخص الحاكم أن يكون غير راغبٍ ولا طالبٍ يسعى للسلطة حسب التوصية النبوية والحديث النبوبي. رجل الدين الأزهري علي عبد الرزاق عارض هذا الرأي في كتابه «الإسلام وأصول الحكم» الذي أثار زوبعةً من الانتقادات لدى المؤسسة الدينية الأزهرية. ويعتقد بعض المعتدلين من رجال الدين أن على التشريعات الدينية أن تتتوافق مع متطلبات العصر وتكون أكثر ليونةً وطوعاويةً كي تحوز على قبول الناس،

# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

فلكل عصر ظروفه وأعرافه الاجتماعية التي قد تتوافق وقد تتعارض مع النصوص التشريعية الجامدة، حتى لو كانت مقدسةً أو منزلةً من السماء. فهي أرسلت حسب ظروف المجتمع في ذلك الوقت. يتفق الشيعة مع أطروحة المودودي في طبيعة الحكومة في أن تكون دينية، لكنهم يختلفون معه في باقي التفاصيل ويشترطون أن يكون الحاكم إماماً من نسل الرسول، وهو هنا الإمام المهدي المنتظر الغائب المختفي منذ ألفٍ وأربعين سنة عام تقريراً، لكونه معصوماً عن الخطأ والأجرد في تطبيق شرع الله والعدالة الإلهية على الأرض.

من هنا يمكننا القول أن أول سياسي في الإسلام هو محمدٌ وهو أول حاكمٍ وأول زعيمٍ وأول قائدٍ عسكريٍّ ومدنيٍّ بالمعنى الحديث للمصطلح. وهو الذي أسس أول دولة، أو شبه دولةٍ ناشئةٍ ظهرت فيها بوادر انقساماتٍ وصراعاتٍ طبقيةٍ واجتماعيةٍ بين فئاتٍ من الأرستقراطية القرشية القديمة السابقة للإسلام، والتي دخل بعضها للدين الجديد محاولاً الاحتفاظ بمكانته وموقعه الاجتماعي وتميزه الطبقي، ومن هؤلاء عثمان بن عفان وأبي سفيان أبوبني أمية فيما بعد، وعدد آخر من الصحابة، من جهة، وفئةٌ من العبيد والموالي والفقراء المعدمين والطبقة الوسطى التي اتّفت حول الزعيم، الرمز المثالي في سلوكه وقوسته على نفسه وهو عليٌّ بن أبي طالب وحوله عشر بنى هاشمٍ وفقراء الصحابة كسلمان الفارسي وأبو ذرٍ الغفارى وعمارٍ بن ياسٍ والمقداد بن الأسود وحذيفة بن اليمان وهم فئة الضعفاء الأنقياء الذين يريدون الحفاظ على صفاء الإسلام ونقاءه والذين وصفهم الكاتب الماركسي هادي العلوى بالللاجحين.

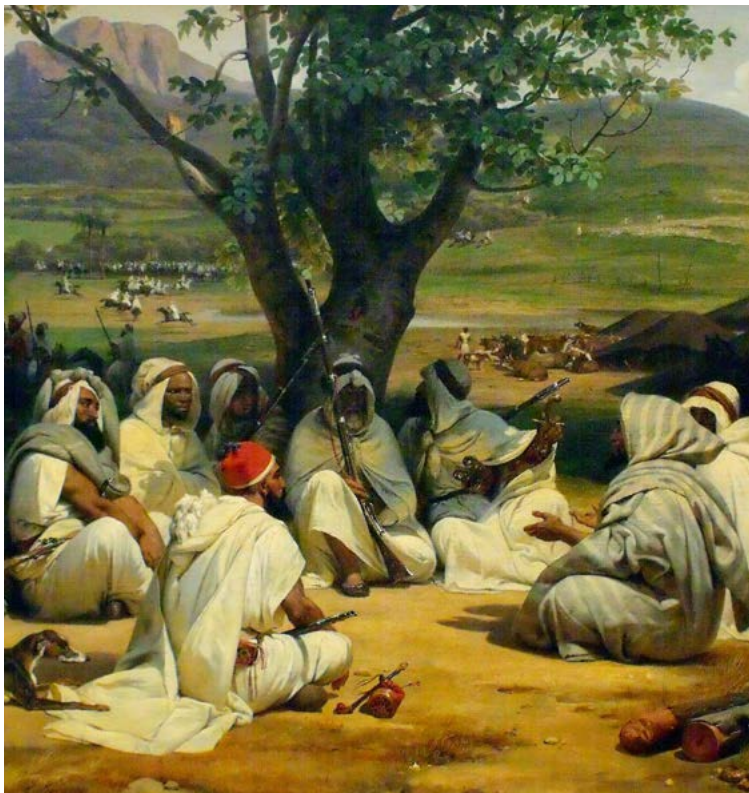
فجذور الصراع بدأت حتى في حياة محمدٍ ولكن على نحوٍ كامنٍ وخفيٍ أو غير معلن، ثم بدا واضحاً في عهدي أبي بكرٍ وعمر بن الخطاب، واستعر في فترة الخليفة الثالث الأموي عثمان بن عفان ثم ترسخ على نحوٍ تامٍ في فترتي الإمبراطورية الأموية والعباسية، ولم ينجح العصامي عليٌّ بن أبي طالبٍ في إعادة القيم اللاقافية الناصعة والنقيمة التي ميزت صدر الإسلام في حياة مؤسس الدعوة، في فترة حكمه القصيرة التي كانت مليئةً بالحروب والدسائس، والتي انتهت باغتياله على يد الخصوم من داخل معسكره وخارجـه.

كانت أسس الصراع الطبقي تعود إلى عهد عمر بن الخطاب ومصدرها الأرستقراطية التي نشأت وتعاظمت مع الفتوحات وزيادة الموارد المالية والثروات في الدولة الإسلامية الفتية. ومن المحتمل أن تكون الفئة الغنية من الصحابة القوية النافذة هي التي دبرت مكيدة التخلص من عمر واغتياله على يد أبي لؤلؤة الفارسي مولى الأشعث بن قيس أحد كبار أرستقراطية كندة، الذي دخل الإسلام مراهقة ونفاقاً وكان دائماً يكيد له الكيد خفيةً، ويتعاون مع بنى أمية ومع معاوية وعمرو بن العاص للتخلص من عمر، وفيما بعد مع الخوارج للتخلص من عليٍّ بن أبي طالبٍ وإنهاء الحقبة الراشدة في تاريخ الدولة الإسلامية الفتية. فالذي حدث في الفترة الراشدية يدل على الجوهر الدنيوي للمجتمع الإسلامي المغلف بغلافٍ دينيٍّ شكريٍّ.

# كتاب فراغة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة



كان محمدٌ في مكة داعيًّاً ومبشِّراً ونذيرًا وصاحب رسالاتٍ دينيةٍ يدعو الناس لمعرفة الله وعبادته بدلاً من الأوثان ولم يكن يفكر بقيادة المجتمع المكي أو يصبو لزعامة قريش التي عُرضت عليه مقابل تخليه عن الدعوة، لكنه سرعان ما تغير وتحول إلى حاكمٍ وقائدٍ سياسيٍ وعسكريٍّ في المدينة، وصار يقود مجتمعاً بأكمله في كافة نواحيه الاجتماعية والاقتصادية والعسكرية والسياسية والقضائية والتشريعية وتقويب الإسلام المدني في شكل دولٍ ومجتمعٍ منظمٍ على نحوٍ مدنيٍ يستمد شرعيته من الخلفية الدينية المرتبطة بالوحى، وبالتالي اتسم المجتمع بكل مظاهر الشقاق والتناحر والصراع والتنافس السياسي والاجتماعي والاقتصادي وفيها الأنصار والأتباع والخصوم والمعارضون والأعداء والمنافقون والمتسلون والجواسيس والمخربون... إلخ.

لم تكن هناك قداسةً أو تقديرٌ مطلقٌ حتى لشخص النبي نفسه ولا للنصوص الدينية التي كانت عرضةً للنقاش والتداول والاعتراض والتفسير والقبول والرفض، فكان الجميع عدا محمدٍ في المسائل الدينية وليس الدينوية، عرضةً للتخطئة والانتقاد والمحاسبة على الخطأ ب مختلف معاييره، وتاريخ الإسلام مليءٌ بالأمثلة على ذلك، الذي ينقل لنا الكثير من الواقع بشأن سلوك الصحابة تجاه النبي وسلوكهم تجاه بعضهم البعض الذي يصل إلى حد التصفيات الجسدية أحياناً، وما اغتيال عمر ومقتل عثمان واغتيال عليٍّ إلا أمثلةٌ جليةٌ على ذلك. فلم يُقتل عثمان لأنه خالف الدين أو خرج عنه أو حرف فيه بل لارتكابه أخطاءً وانحرافاتٍ ومخالفاتٍ سياسيةً وليس دينيةً ونفس الشيء بالنسبة لعليٍّ بن أبي طالب الذي اغتاله رجلٌ من الخوارج الذين انشقوا عنه وانسلخوا من معتنقه، ليس لأنه خليفةٌ غير شرعيٌّ أو خان الرسالة الدينية بل لأنه أخطأ في قراره بقبول التحكيم في حرب صفين وهو عملٌ سياسيٍّ وعسكريٍّ بحتٍ لا علاقة للدين به.

فلم يتهمه أحدٌ بالتقدير في العبادات والفرائض أو بخروجٍ على الشريعة. كان المعيار المرجعي للحكم على شرعية وسلامة أي حاكمٍ في الظاهر هو تطبيقه أو عدم تطبيقه للمصدر الدستوري للحكم، أي القرآن الذي اكتسب صفة الإلزام تجاه الخلفاء بعد وفاة النبي محمد.

# كتاب فراعنة

داعش: حكاية مسخ

الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب

د. جواد بشارة

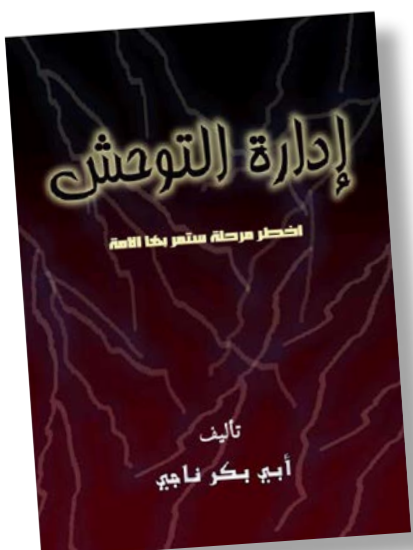


فعليٌّ بن أبي طالبٍ كان يسعى ما استطاع لتقويم الانحرافات الدينية وتطبيق الشريعة كما تلقاها مباشرةً من محمدٍ وتربى عليها وناضل من أجلها، بيد أن الأكثريَّة المناهضة والمعارضة له كانت هي الأقوى والأكثر دهاءً منذ عهد الخليفة الثالث عثمان بن عفان، التي اختطفت منهجاً دنيوياً ومصلحيًا خارج إطار وقيود الشريعة ولو كان ذلك باسمها رسميًا وشكلياً. فكل الخلفاء الذين حكموا الدولة الإسلاميَّة من معاویة إلى آخر خليفةٍ عثمانيٍّ في بداية القرن العشرين، حكموا دون مراعاة أحكام الكتاب والسنة، وكان حكم معاویة قد سجل بداية الانفصام بين الدولة والشريعة، وسار الاثنان في اتجاهين ومسارين متعارضين. واضطرب الخلفاء في أحيانٍ كثيرةٍ لشراء الصحابة والتبعين وتابعِي التابعين لاختلاق أحاديث موضوعةٍ على لسان النبي لتبرير سلوكياتِهم المخالفَة للشريعة والدين وإلابسها حالة الشرعية والصبغة الدينية.

كان محمدُ ذي أسلوبٍ خاصٍ في الحكم وكان يكره أن يُشبَّه بكسري أو هرقل أو بالملوك والأباطرة، وهو الأسلوب الذي رغب عليٌّ بن أبي طالبٍ إتباعه والسير على هداه ومواصلته، ولكن في ظروفٍ تختلف تماماً عن ظروف المراحلة المحمدية.

فترة حكم أبي بكرٍ وعمر وعثمان قلبت الموازين وغيرت كل شيءٍ وقلبَت القيم الأخلاقية وأنعشت المصالح الفردية والنزعة الذاتية على حساب المجموع ومصالح الأمة. لذا بات من المستحيل إعادة التجربة المحمدية التي تلبست ثوب الطوباوية، وكانت أنظمة الحكم المتعاقبة منذ معاویة، أقرب للعلمانية الحديثة منها للدولة الدينية (الثيوقратية).

وينتقل الكتاب إلى بحث الطبيعة السنوية للإسلام السياسي ومفهومه للخلافة ويخرج بأول استنتاجٍ بدائيٍّ وهو أن القاعدة وداعش وجهاً لعملةٍ واحدةٍ وهما نتيجةٌ طبيعيةٌ للفكر الأصولي السلفي المتشدد والمتعصب للمذهب الحنفي وتأویلاته على يد ابن تيمية ومحمدٍ بن عبد الوهاب مؤسس المذهب الوهابي المعاصر.



ويكرس الكتاب عدة فصولٍ لعرض كيفية نشوء القاعدة وداعش وتطورهما ميدانياً، عسكرياً، وأيديولوجياً، وعرض الكثير من التفاصيل والأسماء والأحداث الموثقة والتي تعود كلها لوثيقةٍ مرجعيةٍ مهمةٍ تمثلت بكتاب «إدارة التوحش» مؤلفٍ وضع اسمَّا مستعاراً هو أبو بكر ناجي، الذي أُستخدم كدليلٍ عمليٍّ طبقته المنظمات الإرهابية الإسلامية المعاصرة كداعش والقاعدة، وقد أستخدم المؤلف مفردة «التوحش» ويقصد بها حالة الفوضى والضياع التي دبت في أوصال دولةٍ ما أو منطقةٍ ما عندما تنزاح عنها قبضة السلطة الحاكمة،



وبالتالي فإن حالة غياب السلطة يقود إلى نوعٍ من الفوضى المتوجهة التي تُغرق السكان، لذلك يجب على الجهة الإسلامية كالقاعدة وداعش، التي ستحل محل السلطة الحاكمة المستقلة أو المندحرة، أن تبدأ بالتمهيد لقيام الدولة الإسلامية القائدة للأمة وأن تدير حالة التوحش السائدة في مجتمع الأمة الإسلامية، إلى أن تستقر الأمور وتأخذ طابعها وإيقاعها الطبيعي.

من هنا يتبعن على المجاهدين الإسلاميين المقاتلين المسلمين بالكامل على المجتمعات الإسلامية وأن يطبقوا فيها شرع الله والقوانين الإسلامية، أي الشريعة الإسلامية بكل حذافيرها مع توفير احتياجات الناس الضرورية الأولية من ماءٍ وطعامٍ وعلاجٍ وأمنٍ وبكل الوسائل ولو بقوة السلاح والترهيب، وتخضع هذه العملية للقيادة المركزية العليا للحركات الجهادية الإسلامية البديلة للسلطات القائمة سابقاً وتأمين عملية التواصل والتنسيق وفرض الأولويات.

وهذا الكتاب عبارةً عن مقالاتٍ متفرقةٍ وضعَت كفصولٍ داخل الكتاب تبدأ بعرضٍ تاريخيٍّ للوضع السائد في العالم اليوم منذ انتهاء الحرب العالمية الأولى واتفاقية سايكس بيكو وهيمنة القوى العظمى، ثم يأتي إلى تعريف التوحش وما يقصده المؤلف بهذا المصطلح أو المفهوم وسبقه التاريخية، ثم ينظر إلى ضرورة التحايل للوصول إلى السلطة وبعدها لا بد من عملية التمكين والسيطرة الكلية على السلطة من خلال وضع قواعد عامةٍ لتسخير وتطبيق خطة العمل وإنجاز مرحلة شوكة النكبة والإنهاء وتحديد أهداف إدارة مرحلة التوحش.

ومن ثم اتقان فن الإدارة ومصادر القرار ومن يملك مفاتيح السلطة واتخاذ القرارات السياسية والعسكرية والإدارية الأساسية. ومعرفة قواعد المجابهة العسكرية من خلال قراءة خارطة القوى العدو والمناورة واستخدام أقصى أساليب الشدة والصرامة لتحقيق الشوكة ومعرفة قواعد اللعبة التي يمارسها الخصوم والأعداء تجاه الدولة الإسلامية والتحرك مواجهتها من خلال الهجوم وليس الدفاع، واتقان أساليب الاستقطاب والتحشيد والتبيئة والتجنيد والجذب وقواعد الالتحاق واتخاذ أقصى تدابير الحيطة والحذر من الناحية الأمنية والاستخباراتية والتجسسية واختراق صفوف العدو، وبث التربية الإسلامية السلفية بين الأطفال والشباب، ومعالجة مشكلة نقص الكوادر الإدارية المتخصصة والمخلصة وذات الولاء المطلق للدولة الإسلامية، ومنع الارتدادات والخروقات والخيانات الفردية والجماعية والاستعداد للتعامل معها بجديةٍ وصرامةٍ وتأصيل المعنويات والتحمل والصبر في ساحات المعارك، لأن مرحلة التوحش هي أخطر مرحلةٍ تمر بها الأمة الإسلامية اليوم منذ اختفاء الخلافة الإسلامية الشرعية الأولى في بدايات القرن العشرين على يد أتاتورك، ولا بد من تركيز أسس الخلافة الإسلامية الثانية الجديدة التي تسعى لإعادة أمجاد الإسلام الأول وهيمنته على العالم. فالإسلام السياسي متعدد الأشكال وواجهاته هي الأزهر وتنظيم الإخوان والقاعدة وداعش وولاية الفقيه.

# كتاب فراعنة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

فمنذ أن ظهر الإسلام الحركي السياسي وهو يشكل عقدةً وتحدياً كبيراً للغرب والفكر الغربي وسياساته تجاه الإسلام والمسلمين. عندما تأسس تنظيم الإخوان المسلمين وأعلن أهدافه كان على رأسها تطبيق شريعة الإسلام على المجتمع الإسلامي وبث الرسالة إلى جميع أنحاء العالم ومواجهة الاستعمار البريطاني في مصر والاستعمار الغربي في العالم الإسلامي برمته، أي إقحام الإسلام في السياسة وممارسة السياسة باسم الدين.

ومن ثم تفرعت من هذا التنظيم أشكالاً وسمياتٍ أخرى للإسلام السياسي الحركي الجهادي الذي لجأ إلى العنف والإرهاب في نشر آيديولوجيته وتطبيقها وفرضها بقوة السيف.



وكل ذلك كان برعاية وحماية وتمويل العربية السعودية. فالحركة الوهابية تسعى لأن تكون هي القائدة والمتردمة للعالم الإسلامي، لذلك رسمت استراتيجية طويلة الأمد بدأت بتمويلها للمدارس الإسلامية في جميع أنحاء العالم لا سيما في الباكستان ومصر وإندونيسيا وมาيلزيا بل وحتى في أمريكا وأوروبا وغيرها من البلدان، كما ذكر سفير الولايات المتحدة الأمريكية ريشارد هولبروك لدى الأمم المتحدة، الذي كسر حاجز الصمت والتواطؤ الغربي حيال هذا الموضوع، ثم جاء الباحث الاستراتيجي الفرنسي بيير كونيسا الذي أكمل تحطيم جدار الصمت لينشر كتابه المعنون «دكتور سعود ومستر جهاد Dr. Saoud et Mr. Djihad»، كنايةً عن الازدواجية في السياسة السعودية و موقفها من التطرف والجهاد الحركي الإرهابي،

وقال فيه أنه يدين الغرب وعلى وجه الخصوص السلطات الفرنسية التي لم تتجرأ على فتح هذا الملف الحساس والخطير ودراسة النظام الشيورقاطي القبلي القائم في المملكة العربية السعودية على نحو جديّ وصارم ومسؤول، لأنه هو الذي عمل على تصدير الوهابية وأفكارها السلفية المتشددة والتي تخرج منها الكثير من قادة الإرهاب اليوم وعلى رأسهم أسامة بن لادن وأتباعه، وهم لا ينكرون أنهم الأصل والأساس للتفكير السلفي والأصولي الإسلامي المتعصب والمكفر للمدارس الفقهية الأخرى غير المدرسة الحنبلية لا سيما المذهب الشيعي.

فالعالم الغربي جعل من السعودية شريكه التجاري الأول يشتري منها البترول ويبيع لها السلاح والبضائع الأخرى عبر صفقاتٍ تقدر بbillions من الدولارات على مدى عقودٍ طويلة. أما بخصوص الاختلاف الظاهر حالياً بين داعش وال السعودية فهو ليس اختلافاً (آيديولوجياً) بل هو في الحقيقة تنافس على قيادة العالم الإسلامي السنّي،

# كتاب فراغة



داعش: حكاية مسخ  
الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب  
د. جواد بشارة

فالسعودية تريد أن تثبت أنها هي المدافعة الحقيقية عن العالم السنوي وليس دولة الخلافة المزعومة التي أعلنتها أبو بكر البغدادي بنفسه، ويفسر ذلك من خلال تصعيد الخطاب العدائي تجاه إيران والشيعة للمزايدة مع الدولة الإسلامية في العراق والشام داعش.

فالشباب السعودي الجهادي نشاً وترعرع مع المناهج التعليمية والتربوية السعودية التي زرعت العقيدة الجهادية المتطرفة في عقولهم منذ الصغر، وسوف يعود هؤلاء المقاتلون الإرهابيون السعوديون إلى بلدتهم ويقومون بدرح العائلة المالكة المتهمة بالانحراف عن الدين والتحالف مع الكفار الغربيين لإقامة نظام ديني أكثر راديكالية وتطرفًا من النظام الملكي القائم في المملكة العربية السعودية حالياً.



فالغرب لا يعي ولا يدرك خطورة التطورات القادمة إذا لم ينتصر ويبعد هذا التنظيم الإرهابي الخطير. ولا يمكننا أن ننسى خطاب الرئيس الأمريكي السابق باراك أوباما، وزعيم العالم الحر كما يقال، في أيلول/سبتمبر 2014 عندما صرّح:

«لا أريد أن أضع العربة قبل الثيران، فنحن لا نمتلك بعد استراتيجية واضحةً تجاه الدولة الإسلامية داعش».

وكان ذلك في وقتٍ تمكّن فيه داعش من احتلال مناطق واسعةٍ وشاسعةٍ من الأراضي العراقية والسويدية.

فداعش تبدو متينة التكوين والتركيب وموحدة القيادة، لكنها في حقيقة الأمر هجينيةٌ وغير متجانسةٌ وليس متماسكةً كما تبدو لأول وهلة.

فيختلف حول البغدادي أغلب السلفيين ومعظمهم من العراقيين وخاصةً ضباط صدام حسين السابقين الذين تحولوا للنشاط الجهادي الإرهابي، ويأتي بعدهم الحلقة السورية من القياديين، وهؤلاء هم الذين يحددون التوجهات العامة لداعش.

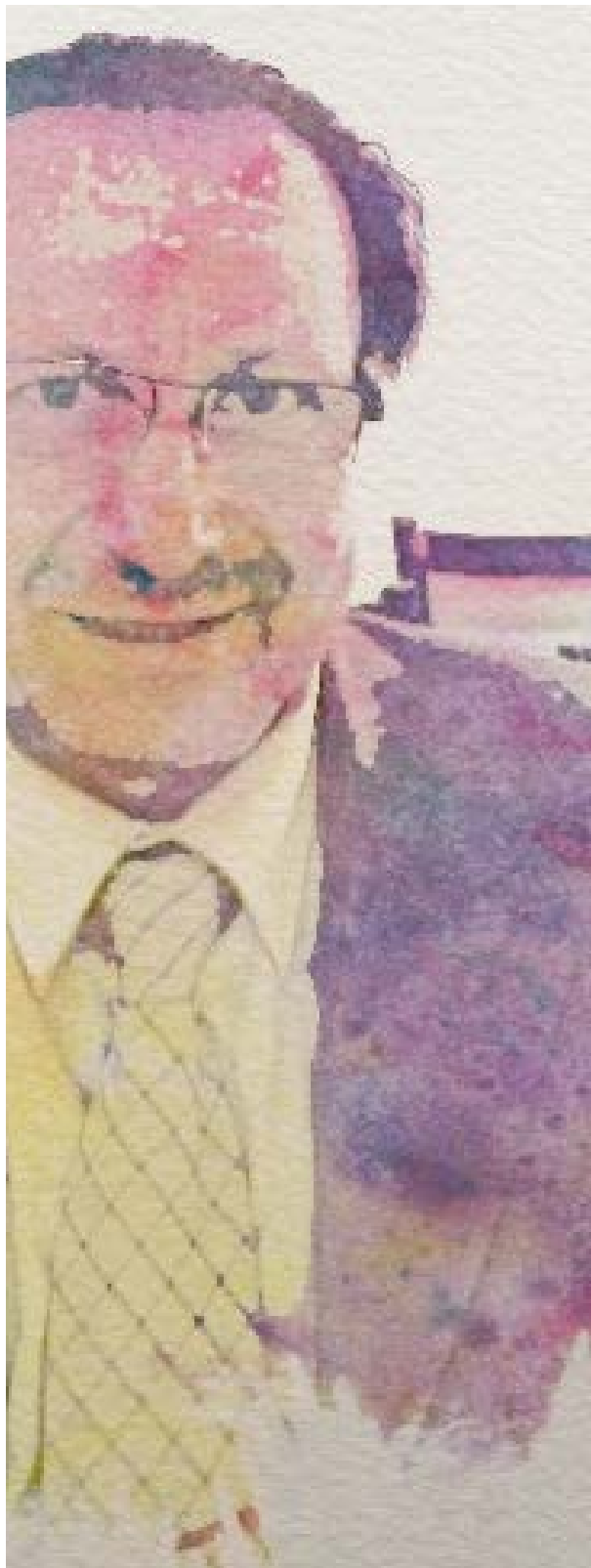
فهذا التنظيم هو بمثابة آلة جهنميةٍ خرجت من رحم الإخوان المسلمين وتطورت لتصبح مسخاً كفرانكنشتاين يدمر كل ما حوله حتى خالقيه.

# كتاب فراعنة

داعش: حكاية مسخ

الإسلام السياسي من المنبع إلى المصب

د. جواد بشارة



الإسلام السياسي هو الأرضية التي نبتت فوقها جميع الإفرازات الجهادية التكفيرية من نوع القاعدة التي تأسست في بشاور في باكستان سنة 1987، والدول الإسلامية في العراق والشام داعش التي تأسست في العراق بعد سقوط نظام صدام حسين سنة 2003 وكانت إحدى واجهات تنظيم القاعدة الإرهابي الدولي، إلى جانب جبهة النصرة في سوريا، ونشرت الأيديولوجية السلفية والأصولية الإسلامية بطبعتها السنوية منذ الغزو السوفيتي لأفغانستان ونشوء جماعات الجهاديين وطالبان بدعمٍ وتمويلٍ وتسلیحٍ من لدن الفكر الوهابي والمخططات الاستخباراتية الأمريكية والغربية والباكستانية.

بيد أن الخلقة الفكرية والأيديولوجية تعود إلى أبعد من هذا التاريخ، ويمكننا القول أنها ابنت في بدايات القرن العشرين وعلى وجه التحديد مع تأسيس جماعة الإخوان المسلمين في مصر حيث كبر هذا التنظيم وترعرع في شكل أمميةٍ إسلاميةٍ مخيفةٍ قتلت بالتنظيم الدولي للإخوان، والذي أفرز بدوره كل ما نراه ونعرفه اليوم من مسمياتٍ وتفرعاتٍ تنظيميةٍ إسلاميةٍ مسلحةٍ سنيةٍ وشيعيةٍ منتشرةٍ في جميع أنحاء العالم.

ويغوص الكتاب في فصولٍ كثيرةٍ لكشف حقيقة داعش الظاهرة والخلفية، فالإسلام السياسي هو الأرضية التي نبتت فوقها جميع الإفرازات الجهادية التكفيرية العنيفة المتوجهة التي نسبت ما عُرف باستراتيجية الأخطبوط وشبكة العنكبوت.

وأخيراً وليس آخرًا عرضٌ مفصلٌ لخارطة الصراعات في العراق ما بعد داعش إثر تحرير الموصل من الاحتلال داعش سنة 2017 وبروز نوعٍ آخر من الصراعات في هذا البلد الجريح.



# مجلس المسلمين السابقين في بريطانيا

Council of Ex-Muslims of Britain

[www.ex-muslim.org.uk](http://www.ex-muslim.org.uk)



بتركنا الإسلام نكسر محّرّماته، لكننا في ذات الوقت نعمل على تدعيم العقلانية والحقوق والقيم العالمية والعلمانية. وفي نشاطنا نطالب بما يلي:

- بالحقوق العالمية والتساوي في المواطنة بين الجميع.
- بالحرية في نقد الدين.
- بالحرية الدينية والإلحاد.

فصل الدين عن الدولة والنظمتين، القانوني والتعليمي

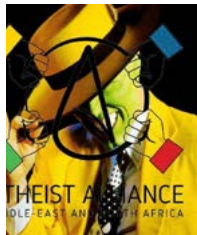
- حظر المدارسات والعادات والقواعد الدينية التي تنتهك حقوق الناس وتنصيّق على حرّياتهم.
- إزالة كل العادات الدينية التي تضطهد المرأة وتنقص من حقوقها واستقلالها، وحظر فصل الجنسين.
- حظر التدخل من قبل أية سلطة عائلية أو رسمية في الحياة الشخصية والعاطفية والجنسية للناس.
- حماية الأطفال من التلاعب بهم والإساءة إليهم من قبل الدين والمؤسسات الدينية.
- حظر الدعم الرسمي للدين سواء لبادري أو المعنوي.
- حظر جميع أنواع التخويف والتعذيب الديني.

# زريعة إيليس



Hades Nostravinci

# زريعة إبليس



Hades Nostravinci



ذات مرة ولدت زوجة الحاج خليفة بنتاً...

استلقت على ظهرها فاتحةً رجليها، وشرعت تستنجد بالرسول منادياً بملئ صدرها «يا محمد»، وأفرغت جهداً هائلاً في الدفع وولدت بنتاً.

وقد كان ذلك يعني على وجه الضبط بالنسبة للحاج خليفة - الذي كان يذرع الغرفة المجاورة - أنه خسر جزءاً من أسهمه المنوية في المضاربة على صندوقه الخاص للتقاعد...

وأنه بات عليه أن يطعم فماً جديداً دون انتظار مساعدٍ في شيخوخته.

كانت الصفقة خاسرةً من جميع الوجوه...

وقد بكـت زوجة الحاج خليفة وهي تـمد يـدها لـتناول طـفلـتها من عـنـدـ القـابـلـة... وأـعـلـنـتـ أنـ عـارـ الـبـنـتـ لاـ تـغـسـلـهـ غـيرـ الدـمـوـعـ وبـكـتـ الطـفـلـةـ مـعـلـنـةـ أـنـهـاـ غـيرـ موـافـقـةـ عـلـىـ مـزـاعـمـ أـمـهـاـ تـلـكـ.

وفيما طرق سمعه صرخ الطفلة الحديثة الولادة...

راح الحاج خليفة يدعـوـ رـبـهـ بـكـلـ رـجـاءـ وـتوـسـلـ «الـلـهـ اـجـعـلـهـ ذـكـرـاـ مـبـارـكاـ وـسـلـيـمـاـ مـعـافـاـ»... لأنـ الـبـنـتـ زـرـيـعـةـ إـبـلـيـسـ... وـلـأـنـ الـمـرـءـ لـاـ يـرـغـبـ فـيـ أـنـ يـدـنـسـ بـيـتـهـ بـأـيـ شـيـءـ يـخـصـ إـبـلـيـسـ حـتـىـ لوـ كـانـ مـنـ صـلـبـهـ. وـلـأـنـ أـصـابـعـ الـيـدـ لـيـسـ سـوـاـ طـالـمـاـ أـنـ الـمـرـءـ لـاـ يـعـرـفـ العـدـ سـوـىـ عـلـىـ أـصـابـعـهـ.

لكنـ لـعـبـةـ الدـعـاءـ قـتـلـتـ فـيـ الـمـهـدـ أـيـهـ السـادـةـ...

وـحـمـلـتـ لـهـ الـقـابـلـةـ خـبـرـ وـلـادـةـ زـوـجـتـهـ لـبـنـتـ عـلـىـ أـيـ حـالـ، مـعـلـنـةـ فـيـ حـذـرـ مـتـنـاهـ «مـبـرـوكـ الخـنـيـشـةـ»...

وـتـحـطـمـ قـلـبـ الـحـاجـ طـيـبـ قـطـعـتـينـ...

ماـ أـفـطـعـ بـشـارـاتـ الـقـابـلـاتـ!!

ثمـ كـبـرـتـ زـرـيـعـةـ إـبـلـيـسـ... وـراـحتـ تـعـبـرـ السـنـوـاتـ بـقـفـزـاتـ شـيـطـانـ حـسـنـ الـبـنـيـةـ... وـاـكـتـشـفـتـ بـعـيـنـيهـ الـبـسـيـطـتـينـ أـنـ الـحـزـنـ مـثـلـ أـسـنـانـ الـمـنـشـارـ... وـأـنـ بـالـذـاتـ مـنـشـارـ مـعـدـ لـأـنـ يـسـلـطـ أـسـنـانـهـ فـيـ جـثـثـهـ طـيلـةـ حـيـاتـهـ الـمـحـزـنـةـ... وـأـنـ وـالـدـتـهـ الـتـيـ تـعـمـلـ أـغـلـبـ سـاعـاتـ الـيـوـمـ فـيـ الـبـيـتـ مـثـلـ بـغـلـ بـيـاعـ الـمـاءـ تـعـدـهـ فـيـ الـحـقـيقـةـ لـكـيـ تـؤـدـيـ نـفـسـ الـوـظـيفـةـ «الـمـقـدـسـةـ» عـنـدـمـاـ تـكـبرـ وـيـأـتـيـ أـحـدـهـمـ لـشـرـائـهـاـ...

# زريعة إبليس



Hades Nostravinci

وقد عهدت لها منذ أن بلغت سن الثالثة مهمة كنس البيت وغسل الأواني والمساعدة في عجن عجينة الخبز وإشعال «الكانون»... ثم عندما بلغت الخامسة أضافت والدتها إلى مهامها تحضير القهوة ونصب المائدة للفطور والغداء وتسخين العشاء لوالدها عندما يعود للبيت قبيل الفجر ممثلاً (بالبوخة) والقيئ.

وكان الحاج خليفة دائمًا يعود للبيت قبيل الفجر ممثلاً (بالبوخة) والقيئ... وكان يوقظ كل من في البيت مطالباً بتسخين عشاءه وإحضار إبريق الوضوء حتى يتوضأ فور الانتهاء من الأكل كي لا تفوته صلاة الفجر جماعةً في المسجد... وكانت زريعة إبليس تسارع إلى الرزف خارج سريرها محطمة الأقدام فور سمعها صوت الباب الخارجي يُفتح... ثم تضع العشاء على النار وتنتظر حتى يسخن ثم تضعه أمام والدها الذي يبلغ الضيق به مداه كلما رأى ابنته ويذكر أن كلبتها أنجبت جراءً ذكوراً ويقول في ذات نفسه (يا ريتني... يا ريتني خذيت الكلبة)...

وكانت زريعة إبليس تقف بين يدي والدها حاملةً إبريق الوضوء في انتظار أن يُكمل أكله ويمتلئ إلى حافته بشكشوكة القديد... ثم تشرع في سكب الماء على يديه حتى يكمل وضوئه ومن ثم يخرج إلى الجامع وهو يتربّح مثل شيطانٍ من الورق المقوى... قبل أن يعود من الصلاة ليتسلق صدر زوجته مثل قملةٍ وينال حصته من الحب.

ثم تهمي ندف الثلج...

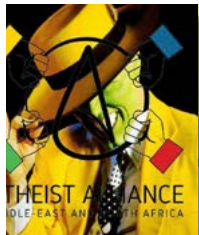
ويومض قنديل الزيت في دموع زريعة إبليس... وتهب نفسها للبكاء وراء الأبواب المغلقة.

لو كان فرعون حياً!  
آه لو كان فرعون حياً يا أمنا المئنانة الولود...  
لكن فرعون ذبحه الهكسوس عند أقدام هرم الصوانى الصلدى... فمن يعيننا على رمي بناتنا لتماسيخ النيل؟ ومن يساعد فقيهنا على كتابة الأحجبة الملونة لسرقة أموال عجائزنا؟... من!!؟

ثم أن زوجة الحاج خليفة مرضت خلال فصل الشتاء... وحملها الحاج إلى الطبيب الذي أخبره أنها مصابةً بالسل والبهاق وهشاشة العظام وقليلٍ من السرطان... ونصحه بأن يصلّي «صلاة الحاجة» ويحرق بعض أغوات الصندل في مرقد (سيدي محرز) ويطعم عشرة مساكين... وقد فعل الحاج خليفة كل ذلك وأحضر لزوجته «حجّاماً» قام بكّيّها في رأسها وفك لها الرصد وعمل لها (المغايث)... لكن زوجة الحاج خليفة ماتت على أي حالٍ ذات صباح، وقام الحاج بدفنها عند العصر واكتفى درويشاً ليقرأ الفاتحة ألف مرةٍ عند رأسها قبل أن يعود إلى البيت ويكتشف أنه وحيد...

وأنه لم يمتلك يوماً الشجاعة الكافية لكي يعترف لنفسه بالحقيقة... وأنه بنى حياته على تجاهل تلك الحقيقة بالذات.

# زريعة إبليس



Hades Nostravinci

و قد بكى الحاج خليفة لأول مرة... جلس وحيداً في العتمة وذرف دموعاً زجاجيةً وبكى...  
ثم تبين شبح ابنته عبر مواشير الضوء المتسللة من الكوة...

(ماما ويني!!؟) قالت له زريعة إبليس بعينيها الواسعتين.

«عودي إلى غرفتك» قال الحاج خليفة لابنته من وراء دموعه...  
ثم اعتراه الغضب عندما تذكر فضيحة رؤية ابنته له وهو يبكي، فمسح عينيه ونهض ليجرها من يدها إلى غرفتها غير آبهٍ  
بنشيجها. وأطرق القمر رأسه لآخر مرة.

لو عاد فرعون يا أمنا الولود!  
وحذّث عن العذاري اللائي تم وهبهن للنيل اتقاء غضبه...  
لاحرق قلبك العجوز الذي أكله السأم والصدأ من القهر والرعب.

وتتنهد زريعة إبليس في الركن من وراء سبعة أبواب... وتعبر المزيد من السنين بقفزات شيطان... وطفقت تنشد العزاء في  
الكنس والطبخ ومعالجة تسوس الأبواب بالقطaran وغسل جوارب الحاج خليفة المليئة بالقيئ وروائح أحصنة المساجد... ثم  
عندما أرغم المرض الحاج خليفة على البقاء فوق سريره في البيت... تكفلت زريعة إبليس بفتح دكانه المتواضع لبيع البخور  
وقناديل الزيت والشمع والسواك والحناء وبقية أغراض قراءة البعث والطالع.

وقد تعودت زريعة إبليس على أن تستيقظ مع الطيور فتعد الفطور وتكتنس البيت وتغسل صحون الليلة الماضية ثم تتفقد  
والدها وتساعده على الذهاب للحمام حيث تنتظره لتعيده إلى السرير، ثم تغير ثيابها وتخرج قاصدةً دكان الحاج خليفة  
لتعمل هناك مثل ثور الساقية وتعود إلى البيت قبيل الظهر، وتعد الغداء لوالدها ثم تطعمه بيديها بسبب استفحال مرضه  
الذي أقعده تماماً وشله عن الحركة... ثم تتناول حصتها من الغداء عبر لقماتٍ سريعة، ومن ثم تعود للدكان وتبقى تعمل  
هناك حتى المغرب قبل أن تغلق دكان والدها وتعود للمنزل لتعد العشاء وتسهر على توفير احتياجات الحاج خليفة ريثما  
ينام.

وتنزلق الظلال الملونة على جدران السماء...

وتفتح زريعة إبليس عينيها في الحلم... وترى إلى أحزانها تتوجه مثل ملايين الحبّاحب عبر كل لحظات حياتها الحالفة بالملحارة  
وتصطخب الأمواج في عينيها الواسعتين وتومض صرخاتها المكبوبة من وراء ظلوع صدرها بأضواء المدن والطرق والنجوم  
وقناديل الزيت المتقنة الصنع في لحظةٍ حريريةٍ خاطفة... ويصبح في وسعها أن تمد يدها عبر السحب وتربت على رأس القمر

# زريعة إبليس

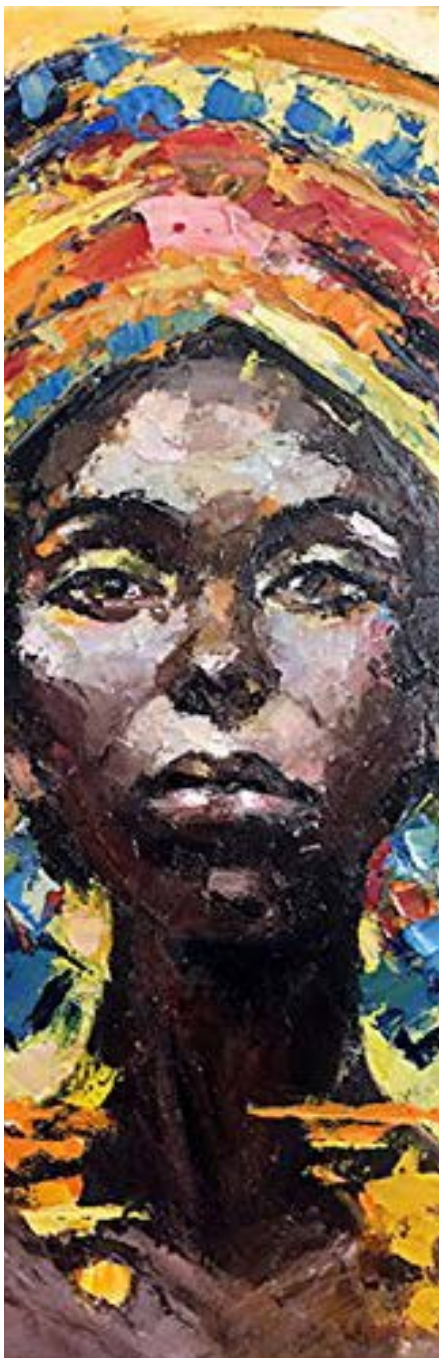


Hades Nostravinci

الذي لازال مُطْرِقاً.

ثم يدب الموت تحت جلد الحاج خليفة بارداً مثل عروقٍ ثلجية...

مات الحاج... مات خليفة الله في الأرض وأكل الشكشوكة بالقدّيد بعد أذان صلاة الفجر...  
وقد كان يملّك في حوزته زوجةً وكلبةً، فأنجبت زوجته بنتاً وأنجبت كلبته خمسة ذكور، فقال لزوجته معيرًا: «يا ريتني عرست بالكلبة».



مات الرجل الطيب القلب وحمله الرجال على أكتافهم إلى (جبانة سيدي يحيى)  
وواروه في حفرة وأهالوا على جثته التراب واستقبلته الملائكة بالصفير... لقد أصبح مشكلة السماء الآن...

أما هنا على الأرض فقد كانت زريعة إبليس تستقبل رجلاً غريباً معلناً أنه عمّها وأنه يطالب بحصته في الميراث.

«النصف»، قال العم تحت وطأة الجشع.

«لكنني لا أعرفك» قالت زريعة إبليس تحت وطأة المفاجئة «ولم تأتِ لزيارتنا طوال العشرين سنةً المنصرمة، وأنت لا تمتلك فلسًا واحدًا من ميراثي».

«العصبة»<sup>(1)</sup> قال العم تحت وطأة الغضب،

«أنا أرث معك بموجب قاعدة العصبة الفقهية وأخذ النصف من تركة أخي».

وقد أكد كل الفقهاء الذين زارتهم زريعة إبليس أن عمها محقٌ وأنه يرث معها النصف تعصيًّا...

وأطرق القمر رأسه لآخر مرةٍ ممتئِ الوجه بالعار...

إنه حُكم «العصبة».

1- «العصبة» وتسمى أيضًا «التعصي»  
وهو أن يأخذ الوارث كل التركة إذا لم يوجد وارثًا غيره أو ما بقي منها إذا وجد معه وارث.



# ملحدون راديكاليون بلا حدود

حوارية . لا دينية . إنسانية



**FAQ**

#RA\_FAQ  
الأسئلة  
المتكررة

#RA\_RT  
الطاولة  
المستديرة



#RA\_QUOTES  
أفضل  
حكمة



#RA\_BOM  
كتاب  
الشهر



#RA\_DEBATES



# في نقد ناقدِي الحداثة

## وما بعد العلمانيين والعالم العربي



د. ياسر ضحوي

لم أدخل عالم السياسة والأحزاب إلا مؤخرًا، كنت قد انتهيت من الامتياز وأعمل طبيعًا عموميًّا في مستشفى إبراهيم مالك، لم تكن أسرتي مهتمة بالسياسة أو الأحزاب، فأبي رجلٌ شاعرٌ يتغنى بقصائدِه القديمة وذكريات صباح، معارضته للوضع السياسي ليست نابعةً من انتقامٍ حزبيٍّ أو أيديولوجيٍّ، بل من مقارنة الوضع الحالي بزمنٍ جميلٍ عاشه، حين كان السودان حُرًّا كريماً،

# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي



د. ياسر ضحوي

أما أمي فامرأة طيبة وبسيطة لها مكتبة دينية ضخمة، أكثر من عشرين عاماً من الاغتراب لم تشتري فيما ذهباً ولا عقاراً، لم تدخل في حياتها إلا مكتبتها الدينية، ورغم غزارة معرفتها الدينية إلا أنها لم تكن يوماً متشددة، إن فوت أحد أبنائها الصلاة تدعوا له بالهدى، التدين بالنسبة لها دافع للتفاؤل والأمل... سيهدي الله أبني وبناتي وسيصلاح حالنا طالما أنا نصلي وندعو.



جعفر النميري

بداية حياتي التي قضيناها في الغربة وأسرتي التي تنسب أغلب أحداث الأرض إلى ملوك السماء لم يخلق لدى الدافع لاقتحام مجال السياسة أو أنتمي إلى حزبٍ ما حتى بعد أن بدأت دراستي الجامعية في السودان، رغم أن السياسة محظوظةٌ في الجامعة التي درست بها، أعتقد من تجربتي الشخصية أن السودانيين الذين تركوا السودان وخصوصاً بعد بطش نميري واتجه جزء كبيرٌ منهم إلى المملكة السعودية وخصوصاً مع ثروتها البترولية قد عزفوا عن السياسة وكل ما يمت لها بصلة، لا ينضمون إلى حزبٍ ولكنهم ينتقدون الأحزاب بكل استفاضةٍ واحترافية، لا يشاركون في التغيير وينتظرون قدومه بفارغ الصبر، معتقلاتٌ وبيوت أشباحٍ في السودان وحكمٌ ملكيٌ دينيٌ في المملكة، وبين هذه المطرقة وذاك السندان صارت السياسة من أكبر الموبقات والمهملkat.

والأشد والأمر أن أبي وأمي وجيلهم قد ورثوا هذا الرعب من السياسة إلى جيلنا، كبرنا كبرنا وهم يرددون على أسماعنا: **لاتقربوا السياسة! السياسة مجال قذر لا ينجح فيه إلا القذرون! كل من عارضوا النظام دخلوا إما في المقابر أو في السجون!** وكبرنا مثلهم ننسب سوء حالنا إلى معاصينا، وثراء الفاسدين وسيطرتهم إلى أنها امتحانٌ إلهيٌ لندخل الجنة، وأن الوضع المزري في الأرض سببه إرادة السماء.

لحسن حظي أنني لم أبق على هذا الحال، دخولي الجامعة والتعرض لمختلف الأفكار أثار داخلي أسئلةً لم أجده إجابتها في مكتبة أمي؛ بدأت في قراءة الكتب والمقالات وأقتحم هذا العالم المحظور الذي حذرني والدائي منه طويلاً - المسمى بالسياسة -، كما أن دراستي لكلية الطب ساهمت بشكلٍ كبيرٍ في تغيير طريقي في التفكير، فالمرض لا يفرق بين مسلمٍ وكافرٍ ولا بين طائعٍ و العاصٍ لا في تشخيص ولا علاج، لتعالج مرضًا لا يكفي أن تنسبه إلى مشيئة إلهية أو ابتلاءٍ يثاب عليه بالجنة، بل إلى سببٍ عقليٍ منطقٌ يمكن تحليله وتشخيصه ومعالجته، فإذا كنا لا نفرق بين مسلمٍ وكافرٍ في الطب فلماذا نفرق بينهما في السياسة؟ وإذا كنا نستطيع أن نعالج أمراض الإنسان فلماذا نقف عاجزين أمام أمراض الدولة والمجتمع؟





# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي

د. ياسر ضحوي

وقفت في عدة محطاتٍ في تحولٍ من ثيوقراطيٍ يبشرُ بإقامة الخلافة إلى علمانيٍ ينادي بالدولة الليبرالية، مثل حقوق المرأة والأقليات وعلاقة الدين بالدولة، وبعد بحثٍ واضطلاعٍ أصبحت علمانياً وانضمت إلى الحزب الليبرالي، كان الخيار وقتها بسيطاً في الساحة السياسية والثقافية في السودان، إما أن تكون علمانياً تدعم الدولة الوطنية الحديثة وإما أن تكون ثيوقراطياً تنادي بعودة الخلافة،

تحتفل درجات العلمانية السودانية من علمانيةٍ صلبةٍ تقف على أساسٍ فكريٍّ متينٍ إلى علمانيةٍ تحاول إيجاد مشروعيتها من داخل الدين، وكذلك تحتفل درجات الثيوقراطية السودانية من خطابٍ متشددٍ ينادي بإقامة الخلافة على أساسٍ دينيٍّ واحتذاءً بمثالٍ تاريخيٍّ لا يجوز الزrieg عنه إلى ثيوقراطية لينةٍ تحاول عقلنة الدولة الدينية وجعلها أكثر قبولاً للجانب العقلاني مثل الالتفاف حول حقوق الأقليات ومساواتهم مع الأغلبية الدينية أمام قانونٍ مدنيٍّ واحدٍ بطرح أن يكون لهم محاكمهم وقانونهم، في النهاية كونك مهتماً بالشأن السياسي يجعلك إما أكثر ميلاً للعلمانية أو الثيوقراطية، إما أن تستشهد بأدلةٍ عقليةٍ أو بنصوصٍ دينية، ولا وجود لخيارٍ ثالثٍ غير الوطن ورابطة المواطنة أو الخلافة ورابطة العقيدة.

ولكن بدأت هذه الخارطة في السودان تتغير مع ظهور ما بعد الحداثيين السودانيين أو من أسمائهم: (السلفين الجدد)، إن دافعي لكتابة هذا المقال هو مصطلح (ما بعد العلمانية) الذي ظهر في الساحة الفكرية والحركات الطلابية في السودان، وفي الماضي حين يقول لك شخصٌ ما أنا لست علمانياً فإن الاستنتاج الطبيعي هو أن المائل أمماً ثيوقراطياً يدعم الدولة الدينية،

**ولكن من هو ما بعد العلماني؟ وما هي ما بعد العلمانيين؟ وما هي الدولة التي يطمح لها ما بعد العلمانيين السودانيين؟**

اسئلةً أجد نفسي مضطراً لطرحها ومحاولة الإجابة عليها، لقد قضيت فترتي القصيرة في العمل العام معارضاً شرساً للإسلام السياسي والدولة الدينية، ولكن الخطر المحدق الآن ليس السلفيين التقليديين، بل السلفيين الجدد، الذين اكتشفوا أن الاستشهاد (بدریدا وفوكو) أكثر جاذبيةً من الاستشهاد بالبخاري ومسلم، إن انتقاد الدولة الديمقراطية الليبرالية الحديثة لم يعد من الجهة الدينية فقط أو ما قبل الحداثيين فقط، بل مما بعد الحداثيين أيضاً،

وآن الأوان لتفنيد دعاوى ما بعد الحداثيين وما بعد العلمانيين، فمصطلح ما بعد العلمانية في دولٍ لم تتحقق حداثتها لا يتدواله إلا مخادعٌ أو جاھلٌ أو جبان.

ملناقة دعاوى ما بعد العلمانيين لا بد أولاً أن نشرح ماذا نعني بما بعد العلمانية وما بعد الحداثة، وهذه مهمة شاقةٌ



د. ياسر ضحوي

وعويسةً وخصوصاً أني لا زلت أتلمس خطوطاي الأول في الفلسفة ومحاولة فهم هذه المصطلحات المائعة والرئيقية، ولكنني سأبذل جهدي.

## الحداثة:



عبد الإله بلقزيز

و قبل أن نتحدث عما بعد الحادثة فلا بد أن نتحدث عن الحادثة؛ لن تجد تعريفاً ثابتاً أو متفقاً عليه للحداثة فكلُّ سيعرفها ويصفها حسب موقفه منها، ولكن لنقول إن **الحداثة هي منظومةٌ فكريةٌ تُعد السمة الرئيسية للعصر الحديث أو ما بعد العصور الوسطى**، هل استمعت إلى محاضرةٍ وتمنيت لو أنك من ألقاها من شدة إعجابك بها؟ حدث لي هذا في مراتٍ قلائل آخرها وأنا أستمع إلى الأستاذ عبد الإله بلقزيز في محاضرة عنوانها: الحادثة وما بعد الحادثة، تأملاتٌ نقدية. المحاضرة تقدّمها أكاديمية المملكة المغربية وهي موجودةٌ على اليوتيوب وأنصحكم جميعاً بمشاهدتها لأنها تشرح مفهوم الحادثة بشكلٍ بسيطٍ ورائع،

فالحداثة حسب تعريف عبد الإله بلقزيز هي منظومةٌ فكريةٌ قائمةٌ على قيم رئيسيةٍ مثل العقلانية، التفكير العلمي، النزعة النقدية، الفردانية، الحرية وغيرها، وهذه المنظومة لها تجلياتٌ على مر التاريخ مثل الثورة العلمية، الثورة الصناعية، فلسفة الأنوار، الديمقراطية والعلمانية وغيرها،

والحداثة في تاريخها الذي يقال أنه من القرن الخامس عشر حتى القرن التاسع عشر - أنا ضد وضع تاريخ نهايةٍ للحداثة، فوضع تاريخ نهايةٍ للحداثة يعني أنها قد استكملت أهدافها وبلغت نهايتها وأننا الآن نعيش في العصر ما بعد الحديث! وهذه نقطةٌ سأناقشها لاحقاً -؛ مررت بسبع محطاتٍ أو فلننقل سبع لحظاتٍ تاريخيةٍ هامة



# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي

د. ياسر ضحوي

**الأول** هي النهضة ونعني بالنهضة نهضةً أدبيةً وجماليةً أدت إلى طفرةٍ في الأفكار كانت لها تمظهراتٍ ثقافيةً وفنيةً وأدبيةً ومعمارية

**الثانية** هي الإصلاح الديني وإعادة قراءة وفهم النصوص المقدسة والتحرر من السلطات الدينية وتدشين مفاهيم مثل التسامح والحرية الدينية،

**الثالثة** هي الثورة الزراعية والصناعية التي أدت إلى الانتقال من اقتصاد الكفاف إلى اقتصاد الإنتاج والوفرة وتحسين ظروف الحياة وتوفير فرص عمل، كما أن وسائل الإنتاج الجديدة أدت إلى إنتاج قيمٍ ومفاهيمٍ وعلاقاتٍ اجتماعيةٍ جديدةٍ ونظريةٍ جديدةٍ إلى العالم مختلفةٌ عن النظرة المرتبطة بوسائل الإنتاج التقليدية،

**الرابعة** هي الثورة العلمية التي ساهمت في تطوير الاقتصاد الأوروبي ونشر ثقافة التفكير العلمي والتجريبي،

**الخامسة** هي فلسفة الأنوار في القرن الثامن عشر التي أدت إلى هيمنة الفكر المدني الذي لم يكن فقط حكراً على المثقفين والفلسفه بل بدأ ينتقل إلى الثقافة العامة والفن والأدب،

**السادسة** هي الثورة السياسية والديمقراطية والقومية، وبدأت مع الثورة الإنجليزية مروجاً بالدستور الأمريكي حتى وصلنا إلى الثورة الفرنسية، وهذه الثورات والدستور هي التي أنهت التحالف بين الإقطاع والكنيسة وأجهزت على الملكيات المطلقة ودشنـت لمفهوم الدولة القومية الحديثة والوحدات القومية، وهذا المفهوم أدى إلى فصل عددٍ من التباساتٍ أعادـت أوروبا عن نهضتها وحداثتها مثل الفصل بين الدين والسياسي أو بين الكنيسة والدولة، وميلاد العلـمانية والديمقراطـية،

**اللحظة السابعة** والأخـيرة هي ثورة التكنولوجيا منذ بداية القرن العشرين حتى الآن والتي كان لها أثرٌ بالغٌ في تحسـين الحياة ومحاربة الأمراض وحتى تغيـير مفهـومـنا للـزمان والمـكان، هذه المحـطـات الرئـيسـية باختصارٍ شـدـيدٍ تمـثلـتـ فيـ التـارـيخـ التـراكـميـ للـحدـاثـةـ، وهيـ التيـ شـكـلتـ واقـعـ الدـولـ التيـ حـقـقـتـ حدـاثـتهاـ بشـكـلـ كـبـيرـ؛

فلا يمكن لهذه الدول أن تصل إلى تقدمها دون ثوراتٍ علميةٍ وتقنيةٍ، ولا يمكن أن تصنـعـ مفـاهـيمـ مثلـ الدـولـةـ الحـديثـةـ والـديمقـراـطـيةـ والـعلـمـانـيةـ وـحقـوقـ الأـقـلـيـاتـ وـحقـوقـ الإنسـانـ دونـ ثـورـاتـ سيـاسـيـةـ وـاجـتمـاعـيـةـ، وـقـبـلـ كـلـ ذـلـكـ ثـورـاتـ مـفـاهـيمـيـةـ وـفـكـرـيـةـ كانـ لهاـ أـثـرـهاـ عـلـىـ الأـدـبـ وـالـفنـ وـالـثـقـافـةـ وـالـسـيـاسـةـ.

فإذا كانت هذه هي الحداثة فما هي ما بعد الحداثة؟



# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي

د. ياسر ضحوي

## ما بعد الحداثة



إن كان شرح الحداثة صعباً أو معقداً فإن شرح ما بعد الحداثة أكثر صعوبةً وتعقيداً، وقد وقع اختياري على كتاب «**كريستوفر باتلر: ما بعد الحداثة مقدمة قصيرة جداً**» لأنّه سهل ومبسطٍ عما بعد الحداثة، فإن كانت الحداثة قائمةً على يقينيات مثل أنّ التاريخ يتقدم إلى الأمام وأنّ المعرفة ستحررنا وأنّ هناك وحدةٌ خفيةٌ بين جميع أشكال المعرفة، فإن ما بعد الحداثة هي الموقف المتشكّل من الحداثة، ما بعد الحداثة لا تقدم يقينياتٍ جديدةً أو وجهة نظرٍ مضادةٍ لوجهة نظر الحداثة لكي نقارنها، ما بعد الحداثة هي اليقين في الشك، هي الموقف المتشكّل من كل شيء، ولكي نبيّن ذلك لا بد أن نبدأ بشرح جملة: الادعاءات الكبرى.

الادعاءات الكبرى أو النصوص السردية الكبرى مثل الفلسفة الكانتية أو الهيجلية أو الماركسية أو غيرها من النصوص أو الفلسفات هي التي تقدم ادعاءً وتشرح أحدهاً ما وتبين آثارها، فمثلاً تزعم هذه الفلسفات أن المعرفة ستحررنا وأن العلم سينتصر وأننا سنصل إلى (اليوتوبيا) الماركسية مثلاً:

يرى ليوتار وهو أحد منظري ما بعد الحداثة أن هذه الادعاءات قد فقدت مصداقيتها بعد الحرب العالمية الثانية، وعرف ما بعد الحداثة بأنها موقفٌ متشكّلٌ من الادعاءات الكبرى.

أستطيع أن أتفهم موقف ما بعد الحداثيين من الادعاءات الكبرى، فعددٌ لا يُذكر من النزاعات التي تحدث في العالم يمكن أن نجد جذورها في أيديولوجيات متناقضة، والادعاءات الكبرى تخلق نوعاً من الشرعية لسلطةٍ أو لممارسةٍ ثقافية، فالامتثال إلى معتقداتٍ قوميةٍ ودينيةٍ شموليةٍ أدى إلى كثيرٍ من القمع والعنف، وفي عالمنا الحالي، نجدُ الكثيرون على استعدادٍ أن يموتو أو يقتلوا في سبيل سرديةٍ كبرى يؤمنون بها، ولكن شكوك ما بعد الحداثيين لم تقف فقط عن الادعاءات الكبرى بل تجاوزتها إلى أبعد من ذلك بكثير.



د. ياسر ضحوي

جاك دريدا



الفلسفة التفكيكية على سبيل المثال، فلسفة قائمةٌ على أن الحقيقة في حد ذاتها نسبيةٌ وأن علاقة اللغة بالواقع علاقةٌ مجهولةٌ لا يمكن الاعتماد عليها، فالنظام اللغوي هو بنيةٌ ثقافية؛ فاللغة ليست مرآةً للطبيعة، والثقة فيها ثقةٌ زائفَةٌ متمرزةٌ حول العقل، فعندما تستخدم لغةً فأنت أسير لنظامٍ لغويٍّ ومفاهيميٍّ غير قابلٍ للقياس، وهذا ما لخصه دريداً قائلاً:

«لا يوجد شيءٌ خارج النص باستثناء المزيد من النصوص التي نستخدمها في محاولة وصف أو تحليل ما تدعى النصوص الإشارة إليه.»

بل يتعدى الأمر ذلك إلى نزع سلطة المؤلف على النص وإعلان موته، فكاتب النص لم يعد مصدر المعنى وللهالك الرأسمالي البرجوازي لمعنى النص، وهذا ما وضحه (رولان بارت) في كتاب: الصورة-الموسيقى-النص حيث قال:

نحن ندرك الآن أن النص ليس مجرد سلسلةٌ من الكلمات تعبرُ عن معنى لاهوتِي واحد (أي رسالة المؤلف/الإله) لكنه فضاءٌ متعدد الأبعاد؛ حيث تمتزج مجموعةً متنوعةً من الكتابات – لا يوجد بينها نصٌّ أصلي – وتصادم. إن الأدب يتمكن من خلال رفضه تخصيص معنى نهائياً خفيًّا إلى النص (وإلى العالم باعتباره نصًا) من تحرير ما قد يُطلق عليه نشاطاً معاذلاً للاهوتية، وهو نشاطٌ ثوريٌّ حقًا بما أن رفض تحديد المعنى يعني في النهاية رفضاً لإلهِ والأقوام المرتبط به، ألا وهو المنطق، والعلم، والقانون.

وال التاريخ لم يسلم من نقد ما بعد الحداثيين، فالتاريخ مجرد حكاية، نصٌّ أدبيٌّ يحظى بقبولٍ اجتماعيٍّ نسبيٍّ، (هайдن وايت) يكتب النص التاريخي كنتاجٍ أدبيٍّ من كتاب مدارات الخطاب:

«إن الادعاءات التاريخية هي رواياتٌ شفهية، تضم محتوياتٍ مختلفةٍ بقدر ما هي مكتشفةً، ولدي صياغتها قواسم مشتركةً مع نظيراتها في الأدب أكثر مما بينها وبين نظيراتها في العلوم.»

أما (فوكو) فقد قدّم تحليلاتٍ في العلاقة بين الخطاب (اللغة) والسلطة، فالخطابات السلطوية مصممةٌ لاستعباد الناس والتحكم بهم، فيكتب فوكو في كتاب الانضباط والعقاب، ميلاد السجن:

«إن الشكل القضائي العام الذي يمنح حقوقاً متساوية من حيث المبدأ لم يلق دعماً من تلك الآليات الطبيعية اليومية المقبولة، ومن تلك الأنظمة السلطوية المصغرة غير المتناسقة وغير العادلة بطبعتها، التي نطلق عليها أنظمة الانضباط: مثل الاختبارات، والمستشفيات، والسجون، والقوانين التنظيمية في ورش العمل، والمدارس، والجيش.»

# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي



د. ياسر ضحوي

إيميلي مارتن



فاللغة والمجازات والدلالات تحمل في طياتها خطاباً هو وليد سلطةٍ وثقافة، فمثلاً في مقال كتبته عالمة الأجناس البشرية إيميلي مارتن (البويضة والحيوان المنوي) تزعم أن الصورة التي ترسمها التقارير العلمية عن البويضة والحيوان المنوي تلعب دوراً في تعريفنا الثقافي للذكر والأنثى، فالبويضة هي الخجولة والبريئة والحيوان المنوي هو النشط المسيطر الذي يقتحم البويضة ويسيطر عليها، آراءً أفسدتها الثقافة والسياسة؛ بل يعتقد البعض من الباحثين في المجال أن البويضة هي التي تتبلغ الحيوان المنوي وتقبض عليه، هل هذه الخطابات وغيرها فعلاً وليدة سلطةٍ وثقافةٍ ونحن محبوسون فيها دون أن ندرى؟!

ففووكو مؤرخٌ معادٌ للتقدمية، يرى في السلطة أياً كان شكلها انهزاماً للمساواة وتسلطاً واستعباداً، حتى الاحتکام إلى منطقٍ سليمٍ يعتبر نظاماً سلطوياً يستبعد ما يراه هامشياً باعتباره لاعقلاني؛ ويدرك كريستوفر باتلر في كتابه المذكور آنفًا إحدى الردود على ميشيل فوكو، وهو من تيري إيجلتون في أوهام ما بعد الحداثة فيقول: **يعتبر فوكو على أنظمةٍ معينةٍ من السلطة لا لأسبابٍ أخلاقية، بل لأنها ببساطةٍ أنظمة - وفقاً لوجهة نظرٍ تحريريةٍ غامضة - قمعيةٍ في حد ذاتها.**



ميشيل فوكو

وأما (سيلا بن حبيب) في تحديد مواضع الاذات، فقد ضربت قيمة الفردانية في مقتل حين كتبت: حلّت محل الفرد منظومةً من البنى، والتناقضات، والاختلافات التي - كي تصبح مفهومةً - لا يلزم اعتبارها ذاتيةً حيّةً على الإطلاق، أنا وأنت لسنا سوى (موقع) لخطابات السلطة المتنازعة تلك، وإن الذات ليست سوى موضعًا آخر في اللغة! (علامة التعجب من عندي).



سيلا بن حبيب

أستطيع أن أتفهم فلسفة ما بعد الحداثة في أنها شُكٌ في كل يقينٍ ومطلقٍ وتضع كل شيءٍ تحت طائلة النقد حتى أدوات وأدوات النقد ذاتها، فكل صراعٍ خلفه خطابٌ يحدد الأنماط والأخر، ووراء كل خطابٍ سلطةٌ وثقافةٌ يجب أن تنقد،

ولكن ما لا أستطيع أن أفهمه هو إلى أين يريد أن يصل لما بعد الحداثيون؟



# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي

د. ياسر ضحوي

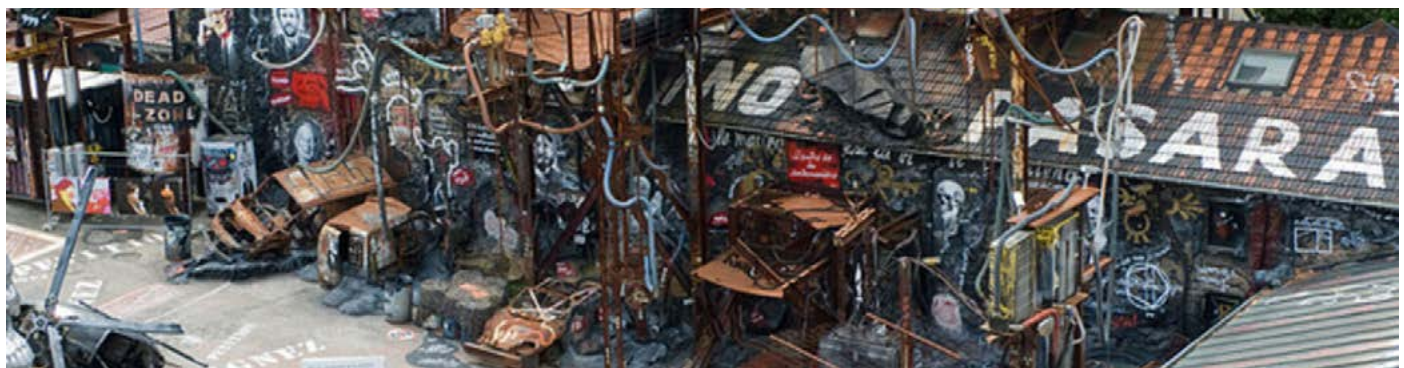
سؤال لم أجده له إجابةً واضحةً لا في فلاسفة ما بعد الحداثة العتاة أو ما بعد الحداثيين في العالم العربي أو في دولة السودان الأفريقية التي لم تتحقق حداثتها بعد،

هل يريدون منا أن نهدم الحداثة أم أن نصلحها؟

إن تجاوزنا كل قيم ما بعد الحداثة فأي قيمٍ نبني عليها واقعنا ونخطط بها لمستقبلنا؟  
إذا كانت الذات مجرد موقعٍ في نزاعٍ بين خطاباتٍ وسلطاتٍ متتصارعة، إذا فقدنا الثقة في اللغة والتاريخ وكل المؤسسات التي  
أنجبتها الحداثة دون بديل، ماذَا بقى؟!

حسب اطلاعي البسيط في موضوع الحداثة وما بعد الحداثة فإنه لا يوجد مشروعٌ سياسيٌ لما بعد الحداثة، قد تجد نصًا أو فيلماً أو لوحةً أو تمثالًا يصنف كفنٍ ينتمي لثقافة ما بعد الحداثة، ولكنك لن تجد مشروعًا لدولةً جديدةً أو ديمقراطيةً جديدةً أو مؤسساتً جديدةً، ولكن يدعى ما بعد الحداثيين أن هناك مشروعًا سياسياً ينتمي لما بعد الحداثة، وهو ما بعد العلمانية، فما هي ما بعد العلمانية؟

## ما بعد العلمانية



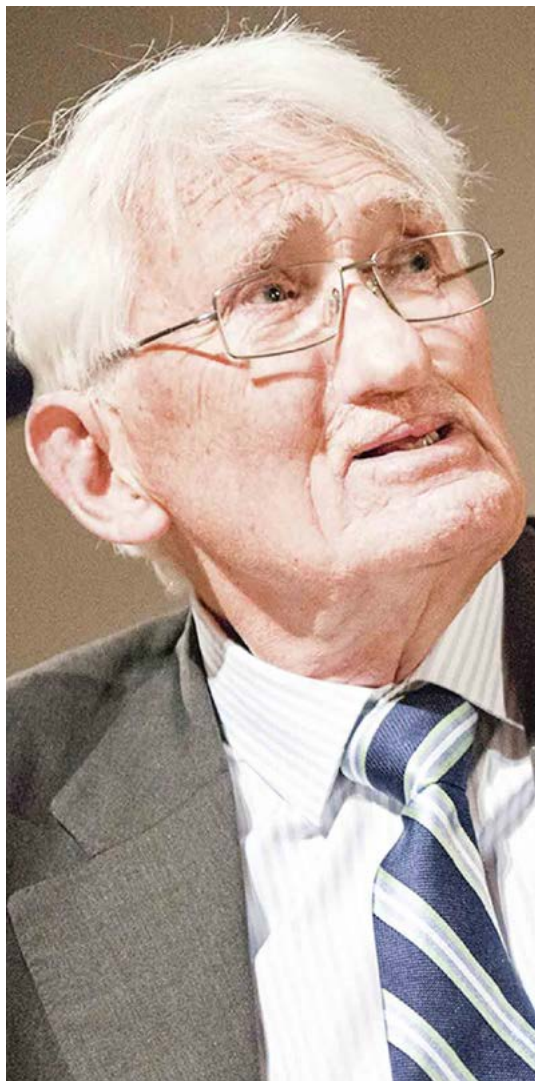
في عالمنا يتم نقد الحداثة من قبل تيارين، التيار الديني الذي يحارب العلمانية لصالح الدولة الدينية، وتيار لا يجرؤ على مواجهة الإسلاميين، ورضاخ لوصمهم لكلمة علمانية في المجتمع، وينادي بما بعد العلمانية خوفاً من التبعات السلبية لوصف «علماني»، وتجد الفئة الأخيرة دائماً تستشهد (بهابرماس) وأن العالم الآن قد تجاوز العلمانية وأن المستنير الحقيقي هو من ينادي بما بعد العلمانية، وأن الوقت الحالي هو وقت الحركات والأحزاب لما بعد حادثية، فلنرى ما يقوله هابرماس شخصياً عن علاقة الدين بالدولة، والاقتباسات التالية منقوله من كتاب: جدلية العلمنة العقل والدين.

والكتاب هو ترجمةً لمناقشةٍ نُظمت سنة 2004 في الأكاديمية الكاثوليكية في ميونيخ، بين أحد أعمدة العقل في الغرب وهو الفيلسوف الألماني يورغن هابرماس وأحد أعمد الكاثوليكية الأوروبية الكاردينال الألماني (جوزف راتسنغر) وإلي أصبح في ما بعد البابا بینیدیکت. لقاءٌ بين عملقين في الفكر يمثلان العقل والدين، فماذا قالا؟



د. ياسر ضحوي

# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي



يورغن هابرمانس

في ورقة هابرمانس المعنونة بـ **الأسس قبل السياسية للدولة الديمقراطية**، يقول في ختامها:

من اللازم على الوعي الديني أن ينجح في صيغةٍ اندماجيةٍ في المجتمع الحديث.

ويعتبر كل دينٍ في الأصل ((تصورًا عن العام)) أو ((فهمًا عقائديًّا)) يطالب بحقه في السلطة لكي يبني شكلًا من أشكال الحياة في كليته. لكن على الدين أن يستغني عن هذا الحق والحق في احتكار التأويل وتنظيم الحياة الشامل، نظرًا لشروط علمانية العلم ومحايدة سلطة الدولة والحرية الدينية الشاملة.

وقد اشترطت حياة الجماعة الدينية عن محيطها الاجتماعي مع التقسيم الوظيفي للأنساق الجزئية للمجتمع. ويختلف دور التابع لجماعةٍ دينيٍّ ما عن دوره كمواطنٍ ما في المجتمع.

وبما أن الدولة الليبرالية في حاجةٍ إلى الاندماج السياسي للمواطنين، وهو اندماجٌ يتعدى نمط عيشٍ ما فإنه لا يحق لهذا التمييز في الانتماء أن يؤدي (باليتوس) الديني تحريف هذا الحق في الاندماج لصالحه.

أكثر من هذا فإنه من اللازم على نظام الحق الكوني وأخلاق المجتمع المتساوي أن تنضم لإيتوس الجماعة الدينية، لكي ينطلق الواحد من الآخر. وقد اختار (جون راولز) لهذا نظامًا خاصًا:

((يجب على نظام العدل العالمي، بغض النظر عن كونه تأسس بمساعدة أسبابٍ دينويةٍ محايدة، أن يخد مكانه في كل أسباب التأسيس الأرثوذكسي)).

هابرمانس الذي وضح بشكلٍ لا لبس فيه أن الدين لا مكان له في السلطة وتنظيم الحياة بسبب علمانية العلم وحياد الدولة والحرية الدينية،

ولو عرف ما يمارس باسم فكره وفلسفته في العالم العربي ومن ما بعد العلمانيين العرب لربما أطلق رصاصةً على أم رأسه!



د. ياسر ضحوي

# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي

والمثير للدهشة والمضحك المبكي هو راتسينغر بصفته ممثلاً للدين في رده على هابرماس كممثٍ للعقل في ورقته المعروفة بـ **ماذا يوحّد العالم؟ أسس الحرية لما قبل السياسية لدولةٍ حرة.** من استنتاجاته في نهاية الورقة كتب واقتبس:

وبناءً على هذا يستحسن الحديث عن العلاقة المتبادلة بين العقل والإيمان، بين العقل والدين، المطالبين بالتنظيف والتطهير المتبادل لبعضهما البعض والاعتراف المتبادل ببعضهما البعض.

ولا بد من تطبيق هذه القاعدة الأساسية في ميدان تعدد الثقافات في وقتنا الحاضر. ليس هناك شك في أن الشريكين الرئيسيين لهذه العلاقة المتبادلة هما الإيمان المسيحي والعقل العلماني الغربي.

لابد للمرء أن يؤكد على هذا دون نزعهٔ مركزيةٌ أوروبية. فكلهما يؤثر في الثقافة العالمية أكثر من أي ثقافةٍ أخرى. لكن هذا لا يعني بأنه يجب على المرء أن يضع الثقافات الأخرى ككميةٍ غير نافعةٍ جانباً.

سيكون هذا اعتزازاً غريباً بالنفس سندفع ثمنه غالياً وندفع هذا الثمن الآن على أي حال. من الأهمية بمكانٍ كذلك بالنسبة لهذين العنصرين للثقافة الغربية الذهاب قُدماً فيما بينهما وفي علاقتها بالثقافات الأخرى في طريق الإنصات المتبادل واللاقة المتبادلة.



البابا بندكت السادس عشر (غيورغ راتسينغر)

ومن الأهمية بمكان كذلك توسيع هذه العلاقة الثنائية بين الدين والعقل في الغرب إلى علاقاتٍ متعددةٍ مع ثقافاتٍ أخرى مفتوحةٍ على هذه العلاقة الثنائية بين العقل والدين في الغرب. وبهذا يكون من الممكن أن يقوم نوعٌ من الصيورة التطهيرية الكونية، يمكن من خلالها للمعايير والقيم الغربية المعروفة من طرف الجميع أن تستمد قوّةً جديدةً، والوصول عن طريق هذا إلى قوّةٍ إنسانيةٍ جديدةٍ يمكنها أن توحّد العالم.

يتبيّن فيما سبق أن راتسينغر رغم أنه ممثل للكاثوليكية إلا أنه لا ينادي بالسلطة الدينية، يعترف بالعقل العلماني الغربي، وينادي بعلاقةٍ بين الدين والعقل بصفة أن الدين يمنح الإنسان قيمةً أنس طولوجية، وهذه العلاقة ليست متمركزةً حول المسيحية بل تشمل كل المعتقدات والأديان والثقافات.

((قضية الوصاية الأخلاقية على العقل بهذه نقطةً مهمةً استفيض فيها في مقال آخر))).



# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي

د. ياسر ضحوي

## خاتمة



لأحد يقول أن الحداثة فوق النقد أو أننا نعيش في جنةٍ لا عيب فيها، فالحداثة كانت لها سقطاتها الفظيعة مثل الحروب العالمية والجرائم التي ارتكبت باسم العلمانية، ولكن وجود مضاعفاتٍ أو آثارٍ سلبيةٍ للحداثة لا يعني أبداً ألا نحقق حداثتنا.

فالدواء له مضاعفاتٍ ولكن هذا لا يعني ألا نتعاطى الدواء، وأن نسعى دوماً لتطوير الدواء وتجنب مضاعفاته، فمعدل حياة البشر ارتفع بشكلٍ كبيرٍ مع الثورات العلمية والطبية، وأما بخصوص انتقاد الحداثة بخصوص الحروب العالمية والاختراعات المدمرة التي اخترعها الإنسان، ففي كتابٍ (ستيفن بنكر) في جامعة هارفرد مفاده أن البشرية الآن تعيش في أكثر العصور سلاماً؛

ستيفن بنكر



فتاريخ البشرية قبل الحداثة به كثيرٌ من الفظائع مثل حرب الثلاثين عاماً وحرب المئة عام، إن إحساسنا بانعدام السلام الحالي هو وليد وعيينا بويلات الحروب وتطور وسائل الاتصال والإعلام،وعيٌّ وتطورٌ أوجدهته الحداثة.

النقد ليس قيمةً دخيلةً على الحداثة، كانط قدّم نقداً حاداً للعقل،  
(جون ستيوارت مل) في كتابه الحرية قدم نقداً حاداً للديمقراطية بصفتها تقنيّاً لديكتاتورية الأغلبية،  
ونقد الحداثة هو لحظةٌ تاريخيةٌ معرفيةٌ هامةٌ وضروريةٌ في الدول التي حققت حداثتها،

ولكن ما معنى نقد الحداثة في دولةٍ تعيش في العصور الوسطى حتى الآن؟!  
ما الهدف من نقد العلمانية في دولةٍ ترزع تحت ثقل الحكم الديني؟! ما قيمة نقد الديمقراطية في دولةٍ تنزف تحت وطأة التحالف الديني العسكري الديكتاتوري؟! ما فائدة نقد العقل في دولةٍ لا تزال غارقةً في الجهل والخرافات وانتظار المعجزات؟!  
ما فائدة الثقافة والمثقفين إذا كان لسانهم وقلمهم لا علاقة له بالواقع؟!

في محاضرة عبد الإله بلقزيز التي أشرت إليها سابقاً في هذا المقال شبه ما بعد الحداثيين العرب بالصلعاء التي تفاخر بشعر



د. ياسر ضحوي

# في نقد ناقدِي الحداثة وما بعد العلمانيين والعالم العربي



جارتها، وهو فعلًا وصفٌ في مكانه، فقبل أن ننقد الحداثة لا بد أن نحقق حداثتنا الخاصة،  
الحداثة ليست فقط حداثة أوروبا، فاليابان والهند وغيرهما قد حققتها حداثتهم؛

الحداثة حداثات والديمقراطية ديمقراطيات والعلمانية علمانيات، فعلمانية إنجلترا مختلفة  
تمامًا عن علمانية فرنسا، وديمقراطية المواطن تختلف عن ديمقراطية حقوق الأقليات،  
فلنتحقق ثورتنا الفكرية والمفاهيمية ولنصنع حداثتنا الخاصة

الخطاب المعادي للحداثة حالياً في الدول العربية، إما ممّن يقدسون الماضي ويريدون العودة  
إلى الوراء، أو ممّن يحتقرن الحاضر ولا يقدرون كل التقدم الذي حققه البشرية والإنسانية حتى الآن.

نصيحتي لكم: دعوكم من هؤلاء وهؤلاء وقوموا إلى حداثتكم يرحمنا ويرحمكم التاريخ.



إعداد وتقديم

حامد عبد الصمد

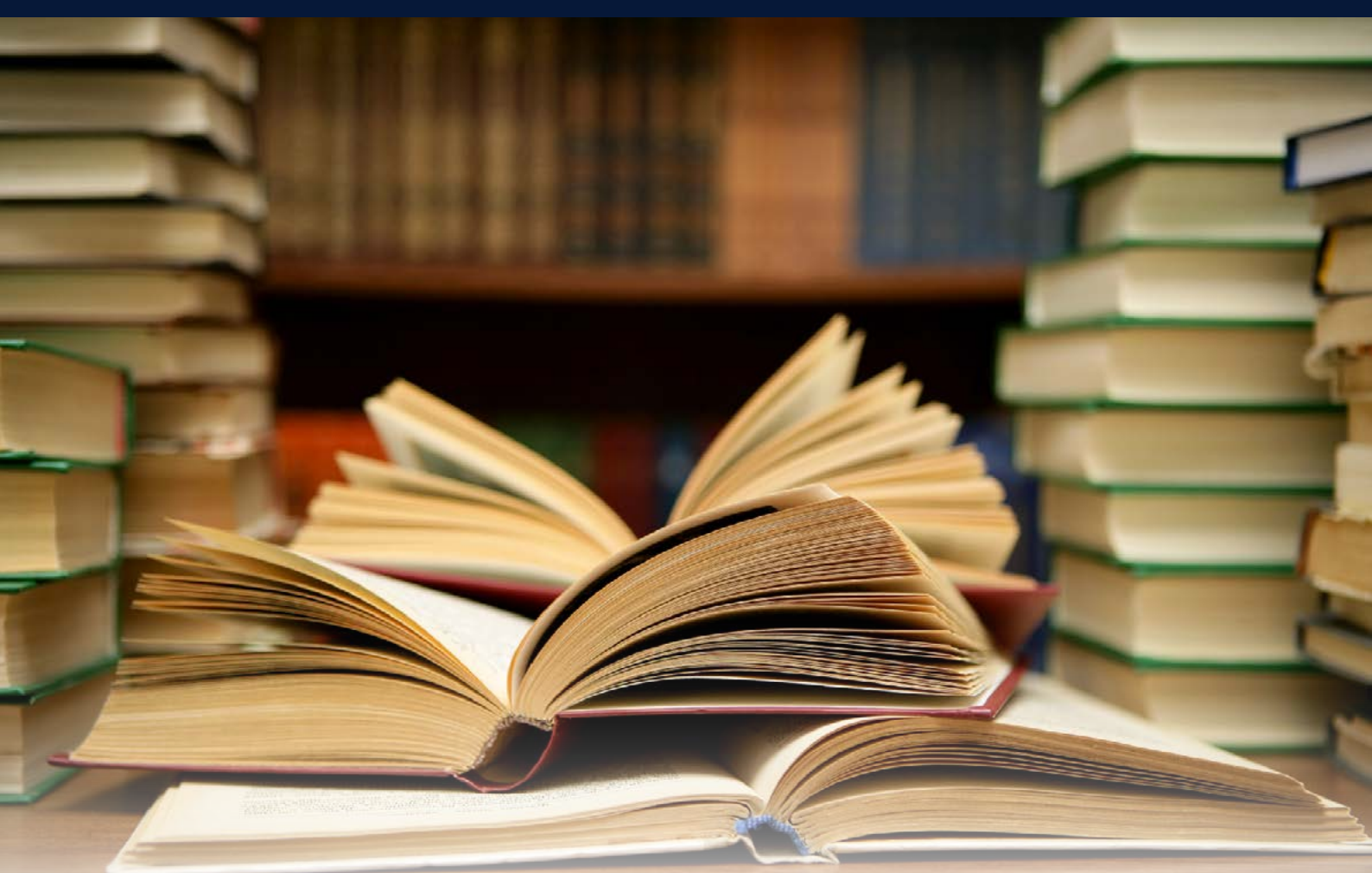


HAMED.TV



FB.ME/BOXOFISLAM

# مجلة توثيقية علمية إلحادية



شاركنا موضعاتك وكتاباتك لتصل للقراء  
هدفنا توثيق الكتابات والتوعية ونشر الفكر المتحرر  
موضعاتنا علمية، دينية، ثقافية

مجلة  
الملاحدين  
العربي معانٍ حوم مستقبل منير



<http://arabatheistbroadcasting.com/aamagazine>



<https://www.aamagazine.blogspot.com>



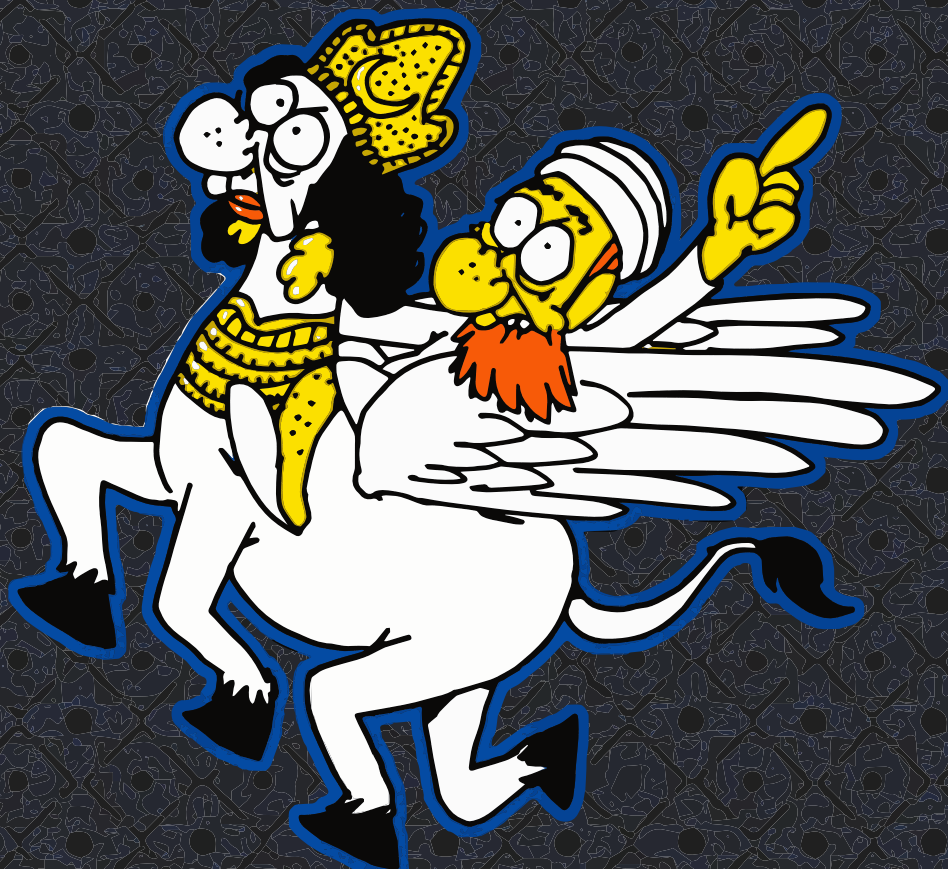
<https://www.facebook.com/pages/AAMagazine/498136386890299>



<https://issuu.com/928738>

# محمد بن آدم

الحادة العشرون: الرنا



ترجمة عن الفرنسيّة لكتاب  
**LA VIE DE MAHOMET**

ترجمة: سارة سركيسيان

تدقيق ترجمة: دينا بوعلام      تدقيق مصادر: هيرا بشقرور

إكراج: أسرة تحرير مجلة المحدثين العرب





فَأَرْسَلَ مُحَمَّدًا عَائِشَةَ إِلَى بَيْتِ أَهْلِهَا، آمِلًا أَنْ تَنْظَهُ  
عَلَيْهَا عَلَامَاتُ الْحَمْلِ، وَبَقِيَتْ مَعَهُ جَوَيْرَةٌ لِتَوَاسِيهِ.

أَقْنَعَ بَعْضُ الْمُقْرَبِينَ مِنْ مُحَمَّدٍ، وَيَنْهَمُ عَلَيْهِ أَبُو طَالِبٍ، بِأَنَّ  
عَلَيْهِ أَنْ يَشَكُّ فِي عَائِشَةَ.





أهدرت حماشة - التي لم تُرزق بأي طفل أبداً -  
أخواتها وبناتها أن يُرعن الرجال الذين  
يدخلون بيونتهن خمساً (مئات) بدوين حرج،  
بينما شلت بقية نساء الرسول في الأمة،  
ورفضن أن يدخل عليهن أي رجل  
لم يرعنوه وهو صغيرٌ في المهد<sup>(6)</sup>.



### (1). في اصطحاب عائشة لـ محمد في غزوة المصطلق (المريسيع):

● ثمّ غزوة رسول الله ﷺ المريسيع في شعبان سنة خمس من مهاجره.

قالوا: إن بل المصطلق من خزاعة. وهم من حلفاء بني مدرج وكانوا ينزلون على بئر لهم يقال لها المريسيع. بينها وبين الفرع نحو من يوم. وبين الفرع والمدينة ثمانية برد. وكان رأسهم وسيدهم الحارث بن أبي ضرار فسار في قومه ومن قدر عيّنه من العرب فدعاهم إلى حرب رسول الله ص. فأجابوه وتهيأوا للمسيء معه إليه. فبلغ ذلك رسول الله ﷺ فبعث بريدة بن الحبيب الأسلمي يعلم علم ذلك. فأناهم ولقي الحارث بن أبي ضرار وكلمه ورجع إلى رسول الله ﷺ فأخبره خبرهم فندب رسول الله ﷺ الناس إليهم فأسرعوا الخروج وقادوا الخيول وهي ثلاثة فرسا في المهاجرين منها عشرة. وفي الأنصارعشرون. وخرج معه بشر كثير من المنافقين لم يخرجو في غزوة قط مثلها. واستخلف على المدينة زيد بن حارثة وكان معه فرسان لزار والظروف وخرج يوم الاثنين للليلتين خلتا من شعبان. وبلغ الحارث بن أبي ضرار ومن معه مسيرة رسول الله ﷺ وأنه قد قتل عليه الذي كان وجهه ليأتيه بخبر رسول الله ﷺ فسيء بذلك الحارث ومن معه وخافوا خوفا شديدا وتفرق عنهم من كان معهم من العرب. وانتهى رسول الله ﷺ إلى المريسيع وهو الماء فاضطرب عليه قبته. ومعه عائشة وأم سلمة.

■ الطبقات الكبرى، لأبي عبد الله محمد بن سعد، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى - 1990 م، الجزء (2)، الصفحة (48-49).

### (2). قتل الرجال وأسر النساء والأطفال:

● حدثنا ابن حميد قال حدثنا سلمة بن الفضل وعلي بن مجاهد عن محمد بن إسحاق عن عاصم بن قتادة وعن عبدالله بن أبي بكر وعن محمد بن يحيى بن حبان قال كل قد حدثني بعض حديث بني المصطلق قالوا بلغ رسول الله ﷺ أن ببني المصطلق يجتمعون له وقائدتهم الحارث بن أبي ضرار أبو جويرية بنت الحارث زوج النبي ﷺ فلما سمع بهم رسول الله ﷺ خرج إليهم حتى لقيهم على ماء من مياههم يقال له المريسيع من ناحية قبيد إلى الساحل فتزاحف الناس واقتتلوا قتالا شديدا فهزم الله بني المصطلق وقتل من قتل منهم ونفل رسول الله ﷺ أبناءهم ونساءهم وأموالهم فأفأههم الله عليه.

■ تاريخ الرسل والملوك، لمحمد بن جرير الطبرى، دار التراث - بيروت، الطبعة الثانية - 1387 هـ الجزء (2)، الصفحة (604).

● وأصيب من بني المصطلق يومئذ ناس كثير وقتل علي بن أبي طالب منه مرجلين مالكا وابنه وأصحاب رسول الله ﷺ منهم سبعة كثيرا ففشا قسمه في المسلمين ومنهم جويرية بنت الحارث بن أبي ضرار زوج النبي ﷺ.

■ تاريخ الرسل والملوك، لمحمد بن جرير الطبرى، دار التراث - بيروت، الطبعة الثانية - 1387 هـ الجزء (2)، الصفحة (609).

● فرموا بالنبل ساعة ثم أمر رسول الله ﷺ أصحابه فحملوا حملة رجُل واحد. فما أفلت منهم إنسان وقتل عشرة منهم وأسر سائرهم وسب رسول الله ﷺ الرجال والنساء والذرية والنعم والشاء ولم يقتل من المسلمين إلا رجل واحد.

■ الطبقات الكبرى، لأبي عبد الله محمد بن سعد، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى - 1990 م، الجزء (2)، الصفحة (49).

● وكان السبي مائتي أهل بيت وصارت جويرية بنت الحارث بن أبي ضرار في سهم ثابت بن قيس بن شماس وابن عم له فكتابها على تسع أواقي ذهب فسألت رسول الله ﷺ في كتابتها وأدتها عندها وتزوجها. وكانت جارية حلوة. ويقال: جعل صداقها عتق كل أسير من بني المصطلق. ويقال: جعل صداقها عتق أربعين من قومها. وكان السبي منهم ممن على عليه رسول الله ﷺ بغير فداء.

■ الطبقات الكبرى، لأبي عبد الله محمد بن سعد، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى - 1990 م، الجزء (2)، الصفحة (49).

### (3). حادثة الإفك:

● قالت عائشة كان رسول الله ﷺ إذا أراد سفرا أقرع بين نسائه فأيتها خرج بها معه فلما كانت غزوة بني المصطلق أقرع بين نسائه كما كان صنع فخرج سهمي عليهن فخرج بي رسول الله ﷺ وقالت وكان النساء إذ ذاك إنما يأكلن العلق لم يهتجهن اللحم فيثقلن قالت وكانت إذا رحل بعيри جلس في هودجي ثم يأتي القوم الذين يرحلون هودجي فيبعري ويحملونه فإذا ذهبت بهم فلما أخذونه فيرفعونه على ظهر البعير فيشدونه بخالي ثم يأخذون برأس البعير فينطلقون به قالت فلما فرغ رسول الله ﷺ من سفره ذلك وجه قافلا حتى إذا كان قريبا من المدينة نزل منزلات فيه

بعض الليل ثم أذن في الناس بالرحيل فلما ارتحل الناس خرجت بعض حاجتي وفي عنقي عقد لي فيه جزع ظفار فلما فرغت انسل من عنقي ولا أدرى فلما رجعت إلى الرحل ذهبت أتنسه في عنقي فلم أجده وقد أخذ الناس في الرحيل قالت فرجعت عودي على بدئي إلى المكان الذي ذهبت إليه فالتمسه حتى وجدته وجاء خلافي القوم الذين كانوا يرجلون لي البعير وقد فرغوا من رحلته فأخذوا الهودج وهم يظنون أنّي فيه كما كنت أصنع فاحتملوه فشدوه على البعير ولم يشكوا أنّي فيه ثم أخذوا برأس البعير فانطلقا به ورجعت إلى العسكر وما فيه داع ولا مجيب قد انطلق الناس قالت فتلففت بجلبابي ثم اضطجعت في مكان الذي ذهبت إليه وعرفت أنّ لو قد افتقدي قد رجعوا إلي قالت فوالله إنّي مضطجعة إذ مر بي صفوان بن المعطل السلمي وقد كان تخلف عن العسكر لبعض حاجته فلم يمت مع الناس في العسكر فلما رأى سوادي قبل حتى وقف علي فعرفني وقد كان يراني قبل أن يضرب علينا الحجاب فلما رأني قال إنّا لله وإنّا إليه راجعون أطعينة رسول الله وأنا متلففة في ثيابي قال ما خلفك رحمك الله؟

قالت فما كلمته ثم قرب البعير فقال اركبي رحمك الله واستأخر عني قالت فركبت وجاء فأخذ برأس البعير فانطلقا بي سريعاً يطلب الناس فوالله ما أدركنا الناس وما افتقدت حتى أصبحت ونزل الناس فلما اطمأنوا طلع الرجل يقودني فقال أهل الإفك في ما قالوا فارتاج العسكر ووالله ما أعلم بشيء من ذلك ثم قدمنا المدينة فلم أمهكث أنّ اشتكيت شكوى شديدة ولا يبلغني شيء من ذلك وقد انتهى الحديث إلى رسول الله ﷺ وإلى أبيه ولا يذكران لي من ذلك قليلاً ولا كثيراً إلا أنّي قد أنكرت من رسول الله ﷺ بعض لطفه بي كنت إذا اشتكيت رحمني ولطف بي فيلم يفعل ذلك في شكواي تلك فأنكرت منه وكان إذا دخل علي وأمي تمرضني قال كيف تيك لا يزيد على ذلك قالت حتى وجدت في نفسي ممارأيت من جفائه عن فقلت له يا رسول الله لو أذنت لي فانتقلت إلى أمي فمرضتني قال لا عليك قالت فانتقلت إلى أمي ولا أعلم بشيء مما كان حتى نفحت من وجعي بعد بضع وعشرين ليلة.

■ تاريخ الرسل والملوك، محمد بن جرير الطبرى، دار التراث - بيروت، الطبعة الثانية - 1387 هـ الجزء (2)، الصفحة (611-613).

● قالت وتناوره الناس حتى كاد أن يكون بين هذين الحيين من الأوس والخزرج شر ونزل رسول الله ﷺ فدخل علي قالت فدعا علي بن أبي طالب وأسامه بن زيد فاستشارهما فأماماً أسامه فأثنى خيلاً وقاله ثم قال يا رسول الله أهلك ولا نعلم عليهم إلا خيراً وهذا الكذب والباطل وأما علي فإنه قال يا رسول الله إن النساء لكثير وإنك قادر على أن تستخلف وسل الجارية فإنها تصدقك فدعا رسول الله ﷺ ببربة يسألها قالت فقام إليها علي ضربها ضرباً شديداً وهو يقول أصدقى رسول الله قال فتقول والله ما أعلم إلا خيراً وما كنت أعيّب على عائشة إلا أنّي كنت أتعجب عجني فامرها أن تحفظه فتتّم عنه ف يأتي الداجن فيأكله.

■ تاريخ الرسل والملوك، محمد بن جرير الطبرى، دار التراث - بيروت، الطبعة الثانية - 1387 هـ الجزء (2)، الصفحة (615).

● قالت ثم سري عن رسول الله ﷺ فجلس وإنه ليتحدّر منه مثل الجنان في يوم شات يجعل يمسح العرق عن جبينه ويقول أبشر يا عائشة فقد أنزل الله براءتك قالت فقلت بحمد الله وذمكم ثم خرج إلى الناس خطبهم وتلا عليهم ما أنزل الله عز وجل من القرآن في ثم أمر بمسطح بن أثاثة وحسان بن ثابت ومحنة بنت جحش وكانوا من أفعص بالفاحشة فضربوا حدهم.

■ تاريخ الرسل والملوك، محمد بن جرير الطبرى، دار التراث - بيروت، الطبعة الثانية - 1387 هـ الجزء (2)، الصفحة (616).

● حدثنا ابن حميد قال حدثنا سلمة عن محمد بن إسحاق عن أبيه عن بعض رجال بني النجار أنّ أباً أيوب خالد بن زيد قالت له امرأته أم أيوب يا أباً أيوب أما تسمع ما يقول الناس في عائشة قال بلى وذلك الكذب أكنت يا أم أيوب فاعلة ذلك قالت لا والله ما كنت لأفعله قال فعائشة والله خير منك قال فلما نزل القرآن ذكر الله من قال من الفاحشة ما قال من الفاحشة إنّ أهل الإفك إنّ الذين جاؤوا بالإفك عصبة منكم الآية وذلك حسان بن ثابت في أصحابه الذين قالوا ما قالوا.

■ تاريخ الرسل والملوك، محمد بن جرير الطبرى، دار التراث - بيروت، الطبعة الثانية - 1387 هـ الجزء (2)، الصفحة (617).

#### (4). نزول آيات تبرئ عائشة:

● حدثنا أحمد بن عبدة الضبي، قال: ثنا أبو عوانة، عن عمر بن أبي سلمة، عن أبيه، قال: قالت عائشة: رُميت بما رُميت به وأنا غافلة، فبلغني بعد ذلك قالت: فبينما رسول الله ﷺ عندي جالس، إذ أوحى إليه، وكان إذا أوحى إليه أخذه كهيئة السبات، وأنه أُوحى إليه وهو جالس عندي، ثم استوى جالساً يمسح عن وجهه، وقال: يا عائشة أبشرى، قالت: فقلت: بحمد الله لا بحمدك، فقرأ: (إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ... حٰنٰ بُلُغٰ: أُولَئِكَ مُرَءَوْنَ مَمَّا يَقُولُونَ).

■ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جرير الطبرى، دار المعارف. الطبعة الثانية - 1387 هـ الجزء (19)، الصفحة (138).

## (5). إرضاع الكبير:

● حدثنا عمرو الناقد وابن أبي عمر قالا حديثا سفيان بن عيينة عن عبد الرحمن بن القاسم عن أبيه عن عائشة قالت جاءت سهلة بنت سهيل إلى النبي ﷺ فقالت يا رسول الله إني أرى في وجهه أبي حذيفة من دخول سالم وهو حليفه فقال النبي ﷺ أرضعيه قالت وكيف أرضعه وهو رجل كبير فتبسم رسول الله ﷺ وقال قد علمت أنه رجل كبير زاد عمرو في حديثه وكان قد شهد بدوا وفي رواية ابن أبي عمر فضحك رسول الله ﷺ.

وحديثنا إسحاق بن إبراهيم الحنظلي، ومحمد بن أبي عمر، جميعا عن الثقفي، قال ابن أبي عمر، حدثنا عبد الوهاب الثقفي، عن أبيوب، عن ابن أبي مليكة، عن القاسم، عن عائشة: أن سالما مولى أبي حذيفة كان مع أبي حذيفة، وأهله في بيتهن فأقتت تعني ابنة سهيل النبي ﷺ، فقالت: إن سالما قد بلغ ما يبلغ الرجال وعقل ما عقلوا، وإنه يدخل علينا وإني أظن أن في نفس أبي حذيفة من ذلك شيئا، فقال لها النبي ﷺ: «أرضعيه، تحرمي عليه وينذهب الذي في نفس أبي حذيفة»، فرجعت، فقالت: إني قد أرضعته، فذهب الذي في نفس أبي حذيفة.

■ مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله ﷺ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار إحياء التراث العربي، حديث رقم: 1453، ج: 2، ص: 1076.

## (6). عائشة تشيع إرضاع الكبير وباقٍ نساء محمد يرفضن:

● حدثنا محمد بن المثنى حدثنا محمد بن جعفر حدثنا شعبة عن حميد بن نافع عن زينب بنت أم سلمة قالت أم سلمة لعائشة إنه يدخل عليك الغلام الأليف الذي ما أحب أن يدخل علي قال فقالت عائشة أما لك في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة قالت إن امرأة أبي حذيفة قالت يا رسول الله إن سالما يدخل علي وهو رجل وفي نفس أبي حذيفة منه شيء فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم أرضعيه حتى يدخل عليك

■ صحيح مسلم، حديث رقم: 1453، ج: 2، ص: 1077.

● حدثي عبد الملك بن شعيب بن الليث، حدثي أبي، عن جدي، حدثني عقيل بن خالد، عن ابن شهاب، أنه قال: أخبرني أبو عبيدة بن عبد الله بن زمعة، أن أمه زينب بنت أبي سلمة، أخبرته، أن أمها أم سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم كانت تقول: «أبي سائر أزواج النبي صلى الله عليه وسلم أن يدخلن عليهم أحدا بتلك الرضاة، وقلن لعائشة: والله ما نرى هذا إلا رخصة أرخصها رسول الله صلى الله عليه وسلم لسام خاصة فما هو بداخل علينا أحد بهذه الرضاعة ولا رائينا ». ■

صحيح مسلم، حديث رقم: 1454، ج: 2، ص: 1077.



# رسومات دينية ساخرة

M  
80

غير مناسبة لذوي المشاعر الدينية المرهفة



[www.facebook.com/M-80-II-941772382615672](http://www.facebook.com/M-80-II-941772382615672)

W  
80



W  
80



♦ الشیخ ذبابة ♦

W  
80

بالطبع، المرأة حلوي مكشوفة  
ولهذا يجب أن نغطيها بالكامل!



# كاريباتور



M  
080



Ammar Husain

يتبادر الى ذهني مقولة سامي الدibe: لا ينزل من السماء  
 الا المطر والنیازک وبراز الطیور!



Omar Fassi

خرافات أخرت تقدم البشرية



Ali Hasan (مادر لولو)

The three headed snake



Ali Abdel Essahel

سلسلة اقفال ادمغة البشرية

# مجلة الملاحدين العرب

مجلة شهرية بجهود فردية تصدر في الثاني عشر من كل شهر

The Arab Atheists Magazine is a digital publication produced by volunteers and committed to promoting the thought and writings of atheists of various persuasions with complete freedom. The Magazine does not adopt or endorse any form of political ideology or affiliation

Contributors bear the full responsibility of the content, illustrations and topics they provide insofar as it covers copyright and issues of intellectual property

Express permission for to publish in the Magazine is provided by contributors, whether they are members of the Arab Atheists Magazine Group or other atheists and non-religious contributors

The Magazine does not publish material that is unethical or that incites racism or bigotry

The Editorial Board reserves the right to republish content originally published on the Magazine's Facebook group, as publishing there implicitly contains consent for republication in the Magazine



موقع المدونة الخاصة بنا للأرشفة على الإنترنت:

[www.aamagazine.blogspot.com](http://www.aamagazine.blogspot.com)

البريد الإلكتروني

[el7ad.organisation@gmail.com](mailto:el7ad.organisation@gmail.com)